# રાંદા પહોસાં



લે. સ્વ. ગિજીલાઈ

## સંચ્કાર સાહિત્ય મંદિર

પા. ખા. ન'. ૩૪ દરભારગઢ, ભાવનગર–૩૬૪ ૦૦૧







## શાંત પળામાં

સ્વ. ગિજી ભાઈ

## अंग्डार साहित्य मंहिर

પા. બા. નં. ૩૪ : ભાવનગર (સૌરાષ્ટ્ર)

આવત્તિ ૧ લી ૧૯૩૪ " ૨ છ ૧૯૬૧ પુનમુ દ્રિણ ૧૯૮૩

(-00

: પ્રકાશક : દીપકકુમાર શાહ, સંસ્કાર સાહિત્ય મંદિર વતી

: મુદ્રક : રાધેશ્યામ પ્રેસ, લાખ'ડ બજાર, ભાવનગર

#### ( पहें बी आयृत्ति व भतना )

#### ખે ખાલ

મારા પોતાના તેમ જ શ્રી દક્ષિણામૃર્તિના પ્રાત:-સ્મરણીય માહાભાઇના ચરણમાં આ પાંચમું પુસ્તક.

જેવી શાંત પળા આ પુસ્તકમાં આપેલી છે તેવી અને તેથીયે વધારે સાત્તિક પળો માટાલાઇના જીવનમાં મારા જેવાએ જોઈ છે; એટલે તેમના સ્મરણુ માટે આ પુસ્તક વધારે યોગ્ય બને છે. જીવનના ખારામીઠા પ્રક્ષંગામાંથી થાઇ ને આદમી જ્યારે પોતાના અંતરમાં પાછા વળે છે, ત્યારે આવી 'શાંત પળો ' જ તેના થાકને ઉતારી શકે છે. જેઓને રાજના જીવનનાં નાનાં માટાં છેરા ચડતાં હાય, અને એ છેરામાંથી છૂટવાના આ પ્રકારના માર્ગ જેમની પ્રકૃતિને અનુકૂળ હાય, તેમને માટે આ 'પળો ' આશીર્વાદ રૂપ થશે એમ મને લાસે છે. બાઇ તા ટૂંકા એવા જીવતરમાં થાડીએક પળો આવી પણ માણવી એ જ જીવનના લહાવા નથી?

सावनगर ) २६-७-३४ નાનાભાઈ <sub>નિયામક</sub> શ્રી દક્ષિણામૂર્તિ વિ<mark>દ્યાર્થી ભવન</mark>

#### આ મુખ

મુ. સ્વ. ગિજુભાઇના શિક્ષણવિષયક, માળાપા માટેનાં અને અન્ય પુસ્તકાનું પ્રકાશન ગુજરાત બાલવિકાસ સંસ્થા તરફથી શરૂ કરવામાં આવ્યું છે.

આ પૈકીનાં બે પુસ્તકા માટે થાેડું પ્રાસ્તાવિક લખવું મને યાેગ્ય લાગ્યું છે. સં. ૧૯૮૮માં મૂળ પ્રસિદ્ધ થયેલાં આ બન્ને પુસ્તકા આજે ૩૦ વર્ષે કરી છપાય છે. 'પ્રાસંગિક મનન 'અને 'શાંત પળામાં ' કાંઇક નવીન જ પ્રકારનાં પુસ્તકા છે.

મુ. ગિજુભાઇના જીવનનાં અનેક પાસાં હતાં. મારા જેવા ઘરના માણસને એ ખ્યાલ સહુથી વિશેષ રહ્યો છે જે ગિજુભાઈ કામ કાજમાં શક્તિમાં Steel frame લાખંડી કહેવાતાં, જે ગિજુભાઈ પર પર અને રઢીગત ધર્મના દષ્ટિભિન્દુથી જોનારને તદ્દન નાસ્તિક લાગતા. જેમણે હંમેશા ચાક્કસ હેતુલક્ષા સાહિત્ય, ભાલસાહિત્યમાં કે શિક્ષણ સાહિત્યમાં લખ્યું. પક્ષી, પ્રાણી, વનસ્પતિ, વિજ્ઞાન આ વિષે જેમણે વાંચ્યું, વિચાર્યું, અને લખ્યું અને સામાન્ય રીતે દુનિયાની દષ્ટિએ જેમના જીવનનું દષ્ટિબિન્દુ ભીતિક ગણાય, એમની પાસેથી પ્રસ્તુત પુસ્તક મળે તે કાંઈક આશ્ચર્યના વિષય ગણાય.

જીવનના કાઇ પણ ક્ષેત્રમાં માણસ પોતાનું સર્વ સ્વ આપીને કામ કરે છે. જે પોતાની દિષ્ટિ પ્રમાણે પ્રમાણિકપણે પોતાનું જીવન અદમ્ય ઉત્સાહથી અનેક આફતાની સામે થઈને; તદ્દન વાસ્તવિકતાની ભૂમિકા ઉપર જીલ્યે જાય છે, તેને વહેલીમાડી આ અનુભૂતિઓ થવાની જ.

અતે સ્ટ હેમિંગ્વેની વિશ્વવિખ્યાત નવલકથા "Old man and the sea"ના નાયક માછીમારનું પાત્ર પણ આપણને એ જ બાબત કહી જાય છે. જેમનું જીવન એક જીવતું જગતું કાવ્ય છે, તેમને માટે આવું બનવું તદ્દન સંભવિત છે એટલું જ નહિ પણ અનિવાર્ય છે. ગિજીલાઇને પણ આવી અનુભૂતિઓ થયેલી એમનું અંતરમન એક તીવ્ર આધ્યાત્મિક ભૂખ હરપળ અનુભવતું અને એ તીવ્ર ઝંખ- નાના પરિણામરૂપ આ બે પુસ્તકા એમણે લખ્યાં અથવા એમ કહીએ કે એમનાથી લખાય ગયાં તા પણ ખાટું નથી. અહીં દ. મૂ. બાલ-મંદિરમાં એ વખતે હસ્તલિખિત દૈનિક ચાલતું તેના પહેલા પાના ઉપર આ કકરાઓ એના સંપાદકની હાજરીમાં સવારના ૧૦, ૧૫ મિનીટમાં લખીને મુ. ગિજુલાઇ આપી દેતા કાઇ પુસ્તક બનાવવાની તા એ વખતે એમાં કલ્પના પણ નહીં હોય એ સઘળા ભેગા કરીને આ બધા છપાવ્યા.

આ અંગે એક છેલ્લી વાતનું ધ્યાન ખેં ચું છું. પુસ્તકની શૈલી, ભાષા અને વસ્તુનું નિર્મણ આપણને કાઇ બીજા જ ગિજીલાઇનું દર્શન કરાવે છે. 'માન્ટેસારી પહૃતિની " વૈત્તાનિક ગાંભિય વાળા શૈલી કે માળાપા માટે લખેલાં પુસ્તકાની હેતુલક્ષી પ્રયારક શૈલી, બાલસાહિત્યની હળવી શૈલી, આ લખાણમાં તદ્દન બદલાઇ ગયેલી લાગે છે. આમાં વસ્તુ, વિચાર, ભાવનાને અનુરૂપ શૈલી, ભાષાનું નિરૂપણુ તેની મેળે જ આવી જાય છે. આ વાંચનાં કાઇવાર ગુર્દેવની ગીતાંજલી કે કાઇવાર ખલિલ જિલ્લાનની વાણીના કાનમાં ભણુકારા પડી જાય છે. કબીર, મારાં, દાદુની ગૃઢ વાણીના આપણા મનમાં પડઘા પડી જાય છે. એ જ બતાવી આપે છે કે માણસના અંતરમનની તીવ્ર ઝંખના પોતાના વિચારાને વહન કરનાર શૈલી પોતાની મેળે જ રચી કાઢે છે.

ઉપરનું દર્શિબિન્દુ નજર સમક્ષ રાખીને વાચક આ લખાણ વાંચશે અને એને સમજવાના પ્રયત્ન કરશે તા ગિજુભાઈના જીવન-નું એક અજ્ઞાત પણ અતિ સત્ય પાસાના એને પરિચય થયા વિના નહીં રહે, એવી અભિલાષા સાથે વિરમું છું.

—નરેન્દ્ર બધેકા

**દ.** મૃ. બાલમ દિર **ભાવનગ**ર તા. ૨૧–૯–૬૧

#### निवेहन

સ્વ. ગિજુભાઇનાં કેટલાંય પુસ્તકા ઘણા વર્ષોથા મળતાં નથા, તે એ બધાં પુસ્તકાની અધ્યાપન મંદિરામાંથા, કેળવણીના ક્ષેત્રમાંથા તેમજ સમાજમાંથી વાર વાર માગ ઉડયા કરે છે. ચાલુ સાલથી એ બધાં અપ્રાપ્ય પુસ્તકા ધામે ધામે સોને સુલભ ભને એ રીતે પ્રસિદ્ધ કરવાનું વિચારવામાં આવ્યું છે, એ મુજબ શ્રી દક્ષિણા—મૂર્તિ વિદ્યાર્થી ભવનના માટાભાઇ તરી કે પ્રસિદ્ધ સ્વ. હરગાવિંદ અજરામર પંડ્યા સ્મારકમાળામાં દક્ષિણામૂર્તિ પ્રકાશન મંદિર મારકત પહેલાં પ્રસિદ્ધ થયેલ આ પુસ્તક નવી આવૃત્તિરૂપે પ્રગટ કરતાં ખૂબ જ આનંદ થાય છે.

સ્વ. ગિજીભાઇ વિવિધર'ગી વ્યક્તિત્વ ધરાવતા હતા. આપ્યા ત્મિકજીવન તરફ પણ તેમના મનનો ઝોક હતો જ એમ એમના નિકટના પરિચિતા જાણે જ છે. ઘણીવાર તે જીવનના ઉત્તર કાળમાં આધ્યાત્મિક ઉત્તતિ અર્થ હિમાલય જવાની વાતા કરતા. એમણે લખેલાં અનેક પુસ્તકામાં ચિંતન મનન યાગ્ય બે ઉત્તમ પુસ્તકા 'શાંત પળામાં ' તેમજ 'પ્રાસ'ગિક મનન ' આજે એકી સાથે પ્રસિદ્ધ થાય છે.

આ પ્રસંગે આ પુસ્તકનું પ્રથમવારનું પ્રકાશન જે સાધુચરિત માટાભાઇ સ્મારકમાળાના પુસ્તક તરી કે થએલ તે માટાભાઈને અને મૂળ પુસ્તકના પ્રકાશક દક્ષિણામૂર્તિ વિદ્યાર્થી ભવનના નિયામક પૂજ્ય નાનાભાઈને ભક્તિભાવે અમે વ'દન કરીએ છીએ.

જીવનને સ્પર્શતાં આ વિચાર રત્નાના વાયન મનનથી ગુજરાત-ની શ્રેયાર્થી વ્યક્તિઓને લાભ થશે જ એવી શ્રદ્ધાથી કરવામાં આવતા આ પ્રકાશનને ગુજરાત હર્ષથી આવકારશે જ એવી આશા રાખવી અસ્થાને તા નથી જ.

આ પ્રકાશનના અનુસ'ધાનમાં સ્વ. ગિજુભાઇના ખીજાં પુસ્તેકા અત્યારે છપાઈ રહ્યાં છે જેવાં કે 'માન્ટીસારી પહતિ', 'માળાપ થવું આકરૂં છે', 'આ તે શી માથાફાડ', 'દિવાસ્વપ્ન', 'મા-ખાપાને' વગેરે જે થાડાં સમયમાં મળતાં થઇ જશે.

આ બધા પુસ્તકામાં બાળકેળવણીનું મુખ્ય પાક્ષ્ય પુસ્તક સમું 'માન્ટીસોરી પહિત 'એ માટામાં માટું લગભગ ૪૦૦ ચારસા પાનાનું પુસ્તક થશે. એ પુસ્તક ૨૫–૩૦ કે તેથી વધુ વર્ષોથી અપ્રાપ્ય બનેલું. આ રીતે ગિજીલાઇના બધાં જ પુસ્તકા લગભગ મળતાં થઇ જશે. વાચેકા આવાં ઉપયોગી પ્રકાશના ખરીદી આ પ્રવૃત્તિમાં દિલથી સહકાર આપશે એવી અપેક્ષા રાખીએ છીએ.

પ્રકાશક

## સ્વ. ગિજુભાઇનું સાહિત્ય

માન્ટેસારી પહિત દિવા સ્વપ્ન આ તે શી માથાફાેડ ? માબાપ થવું આકરું છે વાર્તાનું શાસ્ત્ર માબાપાના પ્રશ્નો નવા આચારા બાલ કીડાંગણાે પ્રાસ'ગિક મનન શાંત પળામાં ક્રેમ શીખવવું ? ચાલા વાંચીએ મેળવવા માટે જણાવા

સ' સ્કાર સાહિત્ય મ'દિર પા. બા. ન'. ૩૪, ભાવનગર.

## વિશ્રામ પહેલા

#### sussed to the contract

અરે ભગવન્! એ દર્શન પુનઃ પુનઃ મને કેમ થતું નથી ? શું હું એના અધિકારી નથી ? અને જો હું અધિ-કારી જ નથી તા પછી મને એ દર્શન થયું જ કેમ ?

ત્યારે શું હું એ દર્શનના અધિકારી મટી ગયા છું?

તા તા મારા પ્રભુ! તારે મને કહેવું જોઇએ કે હું અધિકારભ્રષ્ટ કેમ થયા. પણ જો તું એના ઉત્તર ન આપે ને મૌન જ સેવે, તા વળી પાછા હું પૂછીશ કે એ તારું દર્શન હતું કે નહિ ?

તું કહીશ કે "કાેઘુ જાાેઘું મને ખબર નથી. તું જો જાાણી શકયા ન હાે તાે તાે સાચે જ તને દર્શન દ્રીધું એમાં પાણ ભૂલ જ થઇ."

અને જ્યારે તું આવું કહીશ ત્યારે હું બાેલી ઊઠીશ કે "જા જા, ભગવન્! મારે તને કશું પૂછલું પણ નથી, અને મારે તારું દર્શન પણ જોઇતું નથી." અને ત્યારે જ તું ખરાખર સીધા થઇને કહીશ કે "એ દર્શન મારું હતું." અને એની સાથે જ તું મારી સામે પ્રત્યક્ષ થઇશ.

#### : ?:

દયા કરી તે' મને તારે ચરણે સ્થાપ્યા. દયાને હુ' પાત્ર હતા ? ના રે, ના.

મારા પ્રભાે ! હું તા ઘૃણાપાત્ર છું. હું તા તિરસ્કાર-ને પાત્ર છું.

કૃપા કરી તે' મને તારે શરણે લીધા શરણને હુ' પાત્ર હતા ? ના રે, ના.

મારા પ્રભાે! હું તા તાડનને પાત્ર છું. હું તા ત્યાગને પાત્ર છું.

પ્રભા ! હું તા દીન, હીનમતિ, પામર જન છું.

પ્રભા ! તું જો દીનવત્સલ, ઉદારચરિત, ભક્તવત્સલ ન હાત તા મારું શું થાત ?

#### : 3:

જ્યારે અફાટ આકાશમાં એક ય તારાના ઝાંખા એવા ચે પ્રકાશ નથી રહ્યો;

જ્યારે દૂર કે નજીકના કિનારાએા ઉપર એકે ય દીવાદાંડીના પ્રકાશ નથી દેખાતા;

क्यारे हरियानां भाे**ल**ं सुद्धां डाणरात्रिमां डाणां

ડિખ્ખાણ જેવાં થઇ ગયાં છે;

અને એ વેળાએ જ્યારે દિશાભૂલ્યું મારું વહાણ સાગરતર'ગા ઉપર આમતેમ ડાેલી રહ્યું છે —

ત્યારે એ મારા પ્રભુ! આ એક નાના એવા દીપક મારા વિકટ માર્ગને અજવાળી રહ્યો છે, અને એને પ્રકાશે પ્રકાશે હું મારું નાવ નચિંતપણે હાંકી રહ્યો છું.

એ મારા નાના દીપક, ભગવન્! તારા ઉપરની મારી અખેડ અને નિઃસીમ શ્રહ્યા છે.

#### : 8:

તું જ સર્વશક્તિમાન છેા, જે તે તારી બધી શક્તિઓને એને ચરણે મૂકી ક્ષધી છે.

તું જ સર્વગ્ર છાં, જો તે તારું સર્વ ગ્રાન એના જ ગ્રાનમાં સમાવી દીધું છે.

તું જ સર્વ સત્તાધીશ છેા, જો તે તારી થાેડી શી સત્તા પણ એને અર્પી દીધી છે.

તું જ સર્વાદર્શી છેા, જો તેં તારું ટૂંકું દર્શન એના દર્શનમાં મિલાવી દીધું છે.

તું જ સર્વાસમાટ છા, જો તેં તારું હુદય-સામ્રાજ્ય એને ધરી દીધું છે.

તું જ સર્વમય છા, જો તું મન, વાણી અને કર્મથી એ સર્વમય બની ગયા છે.

#### : ५ :

ભગવન્! એ તાે મલિનમતિ હું છું, નાથ! શુદ્ધ સ્ફટિકમાં કાળું તલકું મારું છે, પ્રભુ! સ્થિર જલને ચલિત કરે છે મારું મન, વિભા!

\* \* \*

દયાળુ, કૃપાળુ, શાંતિના એા સાગર! સ્થિરતાના એા સ્થાશુ! અશાંતિ ને અસ્થિરતાને દ્વર કર.

\* \*

આકાશે ચંદ્ર સ્થિર છે. નાનું બાળક કહે છેઃ "બા, ચાંદો ચાલે છે." બા કહેઃ "ચાંદો નથી ચાલતાે, વાદળું ચાલે છે." થાંભલા ઉપર દીવા સ્થિર છે. ચાલતાં ચાલતાં બાળક કહે છેઃ "બાપા દીવા હલે છે." "ના ભાઈ, એ તાે તું ચાલે છે. દીવા સ્થિર છે." ગાડામાંથી બાળક કહે છેઃ "જુઓ તાે ભાઈ! આ ઝાડ જાય છે."

"ના રે બચુભાઈ! એ તાે ગાડું ચાલે છે. આપણે જઇએ છીએ."

ભગવન્! ત્યારે શું હું પણ ખાળક નથી?

#### : ६:

યુગાથી હુ' તને ભજતાે હતાે. કૃપા કરી કૃપાનાથ તુ' આવ્યાે.

તારા રથનાં પૈડાંના અવાજ સ'ભળાયા.

હું બબડ્યોઃ '' જોને આ કર્કશ અવાજ! એનું નામ રટવામાં આડે આવે છે. ''

તું પાછા ગયા; તારા રવ દ્વર થયા.

\* \*

મધરાત હતી. જગત આખું સૂતું હતું. હું એક તારા નામે જાગતા હતા.

બારહ્યું ખખડશું. શી ખબર એ તું ખખડાવે છે ? મેં ચિડાઇને કહ્યું: " અરે, અત્યારે પહ્યુ ગડબડ **? જે હોય** તે પાછુ**ં જાય, મારા જ**પમાં ભંગ થાય છે."

તું પાછેા ગયા; તારા ધ્વનિ ન સ'ભળાયા.

\* \*

યુગા પાછા વીતી ગયા. તારું ધ્યાન ધરતા હતા. તું પાછા ગયા તે દિવસથી બારહ્યું ખુલ્લું હતું.

દયા કરી દયાઘન ! તું તાે આવ્યા . તારા પગના રવ સંભળાયા. તું પાસે ઊભા હતાે.

હું અકળાયા; મારું ધ્યાન ભાંગી ગયું. હું બખડી ઊઠ્યોઃ " કેવા આ ધ્યાનવિદ્યપ!" મે' કહ્યું: "જે હોય તે પાછા જાય. મારા ધ્યાનમાં ભ'ગ ધાય છે."

મે' આંખ ન ખાલી; તું પાછા ગયા. તારું દર્શન ન થયું.

\* \*

યુગા પાછા ચાલ્યા ગયા.

डुं ते। तारी राड जेते। ज भेडे।.

બારણું ખુલ્લું હતું; આંખ ઉઘાડી હતી; **જા**પ બ**ં**ધ કર્યા હતા.

પ્રેમસ્તિગ્ધ પ્રેમમૂર્તિ! તું પાછા મારે ત્યાં આવ્યા. તારું વિરાટ સ્વરૂપ મારી સામે ખડું થયું.

હું હબક્યા ને ઘૂરક્યા: " કેવું અવિરૂપ સ્વરૂપ! મારા પ્રભુ આવા ન હાય."

મે' કહ્યું : '' ચાલ્યા જા, બાપુ ! મારા પ્રભુના માર્ગ રાકે છે."

તું પાછે પગલે ચાલ્યાે ગયાે. હું તને ત્યારે પિછાની ન શકયાે.

ફરી પાછા બેસી ગયા. બધી ક્રિયા બ'ધ હતી; એકમાત્ર ' તુંહી, તુંહી, તુંહી ' થતું હતું.

ખારણાં બ'ધ કર્યા' હતાં; આંખાે મીંચી હતી; કાન સાંભળતા ન હતા.

એકમાત્ર 'તુંહી, તુંહી, તુંહી. ' થતું હતું.

ખખડાટ થયા નહિ; અવાજ આવ્યા નહિ; દીદાર દેખાયા નહિ. તું તા સીધા અ'તરમાં આવ્યા ને ત્યાં દેખાયા.

અ'તરથી મે' તને સાંભળ્યાે. અ'તરથી મે' તને કીઠાે. અ'તરથી મે' તને પિછાન્યો. અ'તરથી મે' તને અ'તરમાં રાખ્યો.

#### : 9:

- डु' जेया विना क तने भानु छं.
- હું સાંભળ્યા વિના જ તને માનું છું.
- हुं स्पर्श्या विना क तने भानुं छं.
- હું તેઓમાંના નથી કે જેઓ જોયા વિના તને માનતા જ નથી.
- હું તેઓમાંના પણ નથી કે જેઓ જેયા પછી જ તને માને છે.
- હું તાે તેઓમાંના છું કે જેઓ તને માને છે કારણુકે તેઓ તને અનુભવે છે.

#### : 6:

ઝૂંપડી અધખાેલી રાખી અરધી રાત સુધી બેઠા. ટાઢે ધૂજતા, ફાટલી ગાદડીને ડિલે લપેટીને બેઠા. પુરાણપુરુષાત્તમ મારા હરિનું ધ્યાન ધરતા બેઠા. પતિતપાવન મનવિરામ મારા રામનું નામ લેતા બેઠા મનારમ, ગાપિકાવલ્લભ મારા શ્યામનું સ્મરણ કરતા બેઠા.

ગરુડરાજની પાંખ ફક્ડી. એ આવ્યા; મારા લક્ષ્મીપતિ!

શંખધ્વનિના પ્રચંડ નાદ સંભળાયા; એ આવ્યા મારા ઉમાકાન્ત!

રથચક્રની રેણુકા ઊડી; એ આવ્યા મારા દીનાનાથ!

અંધારું હતું. જગતમાં ઘાર અંધારું હતું. આકાશ ઘનાચ્છાદિત હતું. એકે ય તારા ન હતા. પ્રકાશની અમાવાસ્યા હતી.

તે છતાં મેં એને કેમ ભાળ્યા ? કઈ આંખથી મેં એને કીઠા ?

પવન સૂસવતા હતા. કાન તા વીંઝાઇને અહેરા બન્યા હતા; બીજો એક પણ ધ્વનિ સ'ભળાતા નહાતા. શ્રવણેન્દ્રિય નિશ્ચેષ્ટ હતી.

તે છતાં મેં એના ૨૧ કેમ સાંભળ્યા ? કયા કાનથી એ સંભળાયા ?

ટાઢ સખત હતી; ચામડી બેરી ખાડ હતી; એકલી ટાઢ જ વાગતી હતી. જાણે સ્પર્શની ઇન્દ્રિય જ ન હતી.

તે છતાં મેં એની હું ફ કેમ જાણી ? કયા સ્પર્શે એને મેં સ્પર્શે ?

#### : 6:

ભાંગીતૃટી ઝૂ'પડીમાં હુ' પડ્યો હતો. ફાટલતૃટલ ગાેદડી પર બેઠા હતાે.

> પ્રભા ! મારામાં તે શું જોયું ? ઝૂંપડીમાં તે શું ભાળ્યું ? ગાદડીમાં તે શું દીઠું ?

તારે ત્યાં લક્ષ્મીનાં ધામ હતાં. તું દાસદાસીઓના ધણી હતા.

> શા માટે તું ગરીઅને ત્યાં આવ્યા ? શા માટે તું દાસ થઇને રહ્યો ?

નાથ ! તું તા જ્ઞાનીઓને પણ અગમ્ય છાે. તું તા તપસ્વીઓથી પણ પર છાે.

> શા માટે તું જ્ઞાન લેવા આવ્યા ? શા માટે તું તાપ તપવા આવ્યા ?

ચાેગાઓ તને શાધે છે. ભાેગાઓ તને ભજે છે. કામનાસિહિ તું પાતે જ છે.

> તું કયા યાગીને શાધે છે ? તું કયા ભાગીને ભજવાના છે ? તારી કઈ મનકામના અસિદ્ધ છે ?

કચાં છે અહીં તારાં સ્વર્ગભુવના ? કચાં છે અહીં તારાં ન દનવના ? અહીં તાે મૃત્યુ લાેકનાં ધૂળ-પથ્થર છે. અહીં તાે કાંટાવાળી વનસ્પતિ છે.

ત્યારે તું અહીં શું કામ આવ્યા ? આ રાંકની ઝૂંપડીએ શું કામ આવ્યા ?

> કહે છે : તું ભક્તવત્સલ છેા કહે છે : તું દાસાનુદાસ છેા.

શું એટલા જ માટે તું આવ્યા ? ને મારી કંથાને તારી કરી ?

#### : 90:

હું લખવા નથી માગતાે અને છતાં લખું તાે છું. હું ગાવા નથી ચાહતાે અને છતાં ગાન તાે કરું છું. હું ચીતરવા નથી ઇચ્છતાે અને છતાં ચિત્રા તાે કાહું છું.

- હું ધ્યાન ધરવા નથી માગતાે અને છતાં ધ્યાન તા ધરું છું.
- હું નિષ્ક્રિય બની પડ્યો રહેવા ઝંખું છું, અને છતાં ઊભા થઇ ઉદ્યોગ કરું છું.
- કાેેે મને લખવાને, ગાવાને, ચીતરવાને, ધ્યાન ધરવાને અને પ્રવૃત્તિ કરવાને પ્રેરે છે?
- હું એને જોઇ શકતા નથી છતાં એને અનુભલું છું. એ કાેેે છે ? એ અનુભવ શાના છે ?

### : 99 : 115

એા મારા પ્રભુ! મને તારા હાથ લ'બાવ.

આ હોડી ડેાલી રહી છે. આ વરસાદ ને વા! આ વા ને વીજ! આ માજા એાના ઉછાળા!

> એ મારા પ્રસુ! મને તારા હાથ લંબાવ.

સુકાન હાથમાં નથી રહેતું. માણુસા મને ત્યજી ગયા છે. હું હવે એકલાે રહ્યો છું.

> એા મારા પ્રભુ! મને તારા હાથ લંબાવ.

હું ગભરાઈ ગયાે છું. મારી મતિ નથી ચાલતી. મારા હાથપગ હીલા થયા છે.

> એ મારા પ્રભુ! મને તારા હાથ લંબાવ.

સુકાન છેહી દઉં ? હાેડી ડૂળવા દઉં ? ડૂળી જઇને તારી પાસે આવું ? એા માગ પ્રભુ! મને તારા હાથ લ'બાવ.

હજી મને આશા છે. હજી મન મજબૂત છે. તુંમાં હજી શ્રદ્ધા છે.

> એ મારા પ્રભુ! તારા હાથ લ'બાવ!

> > : 92 :

નાથ! મારી હોાડીનું સુકાન લે! સાગર ઊછળી ઊછળીને આકાશે અડે, ચાદિશ ઘન તિમિરથી ઘેરાઇ જાય, અનન્ત ધારે વરસાદ વરસ્યા કરે, ત્યારે એા નાથ! મારી હોાડીનું સુકાન લે!

> મારી હાેડી ડાેલે છે; પગ સ્થિર નથી થતા; હાથ ઢીલા પડ્યા છે; હવે હું થાકયાે છું, નાથ !

આત્મવિધાસનાં અભિમાન ઊતર્યા; વાણીના મિથ્યા પ્રલાપ સંભળાયા; મનુષ્યની પામરતા પ્રત્યક્ષ થઇ. નાથ! લે, હવે મારી હાેડીનું સુકાન લે! હોાડી મધ્યદિરચે છે; દારડાં ખાવાયાં છે; સઢ તૂટી ગયા છે; સુકાન ભાંગ્યું તૂટ્યું છે;

પણ નાથ ! તું બેસ; હેાડીને સુકાને બેસ. એા દેવ ! આકાશ ચાજમાં કર.

> પવન સ્થિર કર; પાણી શાંત કર.

આ હાહી તારી છે, નાથ ! તું એનું સુકાન લે !

#### : 93:

જ્યારે દુખાર્ત હૃદય ભારે થાય, મૂંઝવણના પાર ન રહે, શાકના જાણે કે સાગર ઊછળે, બુદ્ધિ એકાએક સ્તંભી જાય ને ધાસ ર્ધાવા લાગે, ત્યારે એા હૃદયનાથ! તારા કામળ કર આ ધડકતા હૈયા ઉપર ફેરવીને એને હળવું કર!

\* \* \*

હર્ષશાક, પ્રેમમાહ ને રાગદ્રેષથી ભરેલ આ ભવાટવી-માં ભટકતા ભટકતા હું જયારે આંધળાની જેમ અટવાઇ પડું, જયારે એક ય માર્ગ સૂઝે નહિ, જયારે સર્વ દિશા કંટકિત ભાસે, જયારે શ્રમથી પગ થાકે, આંખ ઊંઘવા માંડે ને શરીર અચેતન થઈ ધરણી ઉપર ઢળી પડે, ત્યારે એા પ્રાહ્યુનાથ! તારા મૃદુ મધુર સ્પર્શે મને જાગૃત કર. મારા શ્રમને હરી લે, ને સચેત કરી પુનઃ તારા માર્ગ ઉપર મૂક!

\* \*

અતિ પીડાથી કદી આ સૂકાં નેત્રામાં એકાદ અશ્રુ-ખિંદુ દેખાય તાે હે વલ્લભ! તારા અંબરાંચલથી એને લૂછી નાખ; એ મારી ઊંડી ગયેલી આંખાને તારી આંખના તેજથી તેજસ્વી કર; અંધકારભર્યા મારાં ચક્ષુઓને તારા પ્રકાશ વડે ભરી દે, પ્રભ્રુ!

#### : 98 :

દયા મે' માગી ને તે' મને આપી. કૃપા મે' યાચી ને તે' મને આપી. શરણ મે' માંગ્યુ' ને તે' મને આપ્યું. વત્સલતા મે' યાચી ને તે' મને આપી.

> દયાના એા સાગર! કૃપાના એા ભ'ડાર!

શરણાગત દીનવત્સલ એા ભગવન્! ભગવન્, ભગવન્, ભગવન્!

#### : १५ :

શા માટે હું તને સ્પર્શું, જો તું જ પાતે સ્પર્શ છા ? શા માટે હું તારું દર્શન કરું, જો તું જ પાતે દર્શન છા ? પળામાં ૧૫

શા માટે હું તને સાંભળું, જે તું જ પાતે શબ્દ છા ? શા માટે હું તારા વિચાર કરું, જે તું જ પાતે વિચાર છા ? શા માટે હું તારું મનન કરું, જે તું જ પાતે મનન છા ? અને શા માટે મારે તને શાેધવા, જે શાેધ જ પાતે તું છા ?

> તા શા માટે તારી સમાધિ કરવી, જો સમ્યક્ધ્યાન જ પાતે તું છા ? ત્યારે શા માટે મારે તારી પરવા કરવી, જો તું જ પાતે હું છું ?

#### : 95 :

એ પયગં ખરી નૂર! આકાશથી ઊતર ને અંધાપા દ્રર કર એ ફિરસ્તાઈ વાણી! અહસ્થી આવને મૂંગાને જીલ આપ. એ દેવતાઈ ચેતના! અંતરીક્ષથી ઊતરને મૂળને ચેતન આપ. એ! એ! એ! ઊતરા, આવે! ઊતરાં ને તમારે પદેસ્થાપા!

#### : 90 :

એા જીવનદીપ! ના કદી એાલાએા. જીવનપ્રાણ લીણ બને, પ્રખર તેજ ઝાંખું થાય,

#### અંધકારનાં વાદળ ઊમટે, ત્યારે એા જીવનદીપ! કદી ના એાલાએા

\*

ભલે જીવનજ્યાતે અનેક જીવનજ્યાતા પ્રગટા. ભલે દ્વર અને નજીક સર્વત્ર પ્રકાશ થાએા; ભલે પ્રખર સાસ્કરાથી વિધ્ય આખું તેજસ્વી ખના;

> પણ એા નાનકડા જીવનદીય! તારા પ્રકાશ કહી ના એાલાએા.

વાટ નાની થાય, તેલ ખૂટે, પવન વારે વારે ચમદ્ધત માેકલે, ત્યારે એા સ્નેહરાજ, આ મારા નાના દીપ-સ્નિગ્ધક એા જીવનદીપ! કદી ના એાલાએા.

#### : 96:

આ ચિત્રમાંનાં ઘાસ આજે આમ વળેલાં છે. કાલે વળી બીજો પવન આવશે. ચિત્રકારની પીંછી બીજી બાજુ ક્રશે, એટલે બીજી બાજુ વળશે. આમ મનુષ્ય-જીવનનું છે. કાઈ મહાન ચિત્રકાર આમતેમ પીંછી ફેરવી આપણુંને આમતેમ ડાલાવે છે. આપણે કૈવળ આકરમિક પવનને શરણ છીએ. અરે!

### विश्राभ भीने

#### : 9:

કદાચ ઊંચેથી આભ તૂટી પડચું અને પૃથ્વીના ચૂરેચૂરા કરી નાખ્યા તાે યે શું ?

કદાચ અગણિત તારાગણા અફળાઇ પડ્યા અને વિશ્વ આખું ભાંગીને ભૂકાે થઇ ગયું, તાે યે શું ?

કદાચ સમસ્ત માનવજાતની ક્રોધજવાલાથી દિશાએો બળી બળીને ખાખ થઇ ગઈ, ને સમસ્ત જગત ભસ્મી-ભૂત થઇ ગયું તાે યે શું ?

કદાચ વિષમાત્રના જંગી પ્રવાહે આખા **યે અન**ંતને વિષમય કરી નાખ્યું તાે **યે શું** ?

કદાચ પ્રલયકાળે કાળરૂપ ધરી મહામૃત્યુના નૃત્યથી પ્રદ્માંડને નચવી મૂક્યું, તાે યે શું ?

કદાચ દાનવા અને દેવાએ સ'ધિ ધરી શુભાશુભ ઉભય અસ્ત્રશસ્ત્રના કાતિલ વરસાદ વરસાવ્યા, તાે યે શું ?

હું તો એ બધાંને પેલે પાર

અડગ અને અચલ અમર અને અજર ઊભાે છુ**ં.** મને તેથી *શુ*ં?

#### : 2:

તૂતક ઉપર ઊભા ઊભા સમષ્ટિનું ભયંકર તાેફાન એઈ રહ્યો છું; અને છતાં નિર્ભય છું, અડગ છું અને આનંદમસ્ત છું.

મને પરવા નથી, કે મારું વહાણ કર્યા જાય છે. કિનારા વિનાની અન તતામાં એને જવાપણું જ કર્યા છે, કે જવાની હવે ફિકર રહે ?

તૂતક ઉપરથી ગમે ત્યારે કૂદી પડનારનું વહાણ ઊંધું પડે તાે ચે શું, અને ન પડે તાે ચે શું ?

હવે કથાં પ્રવાસ અધૂરા છે કે આ વહાણમાં બેસીને કરવાના છે ? ભલે તે ડૂખી જાય, કેમ કે મુસાક્રીની હવે જરૂર નથી.

#### : 3:

તાફાન એટલું ભય કર છે.

સઢ ચિરાઇને ચીંથરાં થઈ ગયા છે; ડાલકૂવા કડડડ કરતા હમણાં જ તૂટી પડ્યો.

તાેફાન એટલું ભયંકર છે. માજાંઓ આકાશ સુધી ઊછળી રહ્યાં છે, હોડી

96

મૃત્યુના મુખમાંથી વાર વાર પાછી આવે છે. તાકાન એટલ ભય કર છે.

મે' સુકાનને કચારનું ચે છાડી દીધું છે. કાળરાત્રિ<mark>ના</mark> અ'ધકારે વિકરાળ માં ફાડેલું છે.

અને એની સામે હું અટહાસ્ય કરતા ઊભા છું! તાફાન એટલું ભયંકર નથી!

#### : 8:

ડૂબુ' ડૂબુ' થઇ રહેલ વહાણમાંથી મહત્ત્વાકાંક્ષાને ત્યજ દીધી છે.

વહાણને આમતેમ અફળાવનાર અભિમાનભર્યા સહાને છાડી નાખ્યા છે.

જેની તેની સાથે જકડી રાખનારાં દારડાંનાં <mark>ખ'ધના</mark> છાડીને તાડી નાખ્યાં છે.

તું જ બધાં વહાણાને ચલાવે છે, એના ભાનમાં સુકાનીપણ પણ ત્યજ દીધું છે!

મધદરિયે-

મારું વહાણ સ'સારતુકાને મે' છૂટું મૂક્યું છે.

#### : 4:

ભય'કરમાં ભય'કર વાવાઝોડું શમી જાય છે અને ક્રી એકવાર વહાણના સઢા ક્રસ્ફરે છે.

સૂર્યને પણ થીજવી નાખે એવાં ખરફનાં તાફાના

વીંખાઇ જાય છે, અને ક્રી એકવાર નદીઓ વહેવા લાગે છે.

અ'ધના અ'ધાપાથી યે કાળા અ'ધકાર એાસરી જાય છે ને ફરી એકવાર પ્રકાશકિરણાથી સૃષ્ટિ હસી ઊઠે છે.

લાહીની નીકા વહેવરાવતા મહાયુદ્ધના અંત આવે છે, ને કરી એકવાર મહાપ્રજાઓ હસીને લેટે છે.

અને એમ જ, ભયંકર, થીજવી નાખે તેવા, અંધકાર-મય અને લોહી વહેવરાવનારા જીવનકલહો–જીવન– તુફાના આવી આવીને શમી જાય છે; અને ફરી ફરીને જીવનનાવે સઢ ચડે છે, જીવનપ્રવાહ પ્રવાહિત અને છે, આશાપ્રકાશ પ્રગટી ઊઠે છે અને હાસ્યભર્યા મિલના અવતરે છે.

### विश्राभ त्रीके

#### : 9:

સુંદર એવી કલા જ્યારે લોકો ઉદરનિર્વાહ માટે વાપરે છે, ત્યારે કલા અને કલાધર બન્ને અધાગતિને પામે છે, ને ઉભય-ના દરજ્જો છેક નીચે જાય છે.

### : 2:

એમ નથી કે મનુષ્યમાં ખુદ્ધિ નથી; એમ નથી કે મનુષ્યમાં સ્થિરતા નથી; એમ નથી કે મનુષ્યમાં ક્રિયાશક્તિ નથી; એમ નથી કે મનુષ્યમાં કલ્પના નથી; એમ નથી કે મનુષ્યમાં શક્તિ નથી;

એ બધું યે છે ને બધા યે વખત છે. પરંતુ એમ બને છે કે મનુષ્યને ઘણી વાર ભૂલા પડવું પડે છે, ને જ્યારે જ્યારે તે માર્ગ ભૂલે છે ત્યારે ત્યારે તે અસ્થિર થાય છે, મ'દબુહિ અને છે, અશક્ત અને અક્રિય થાય છે; તેની કલ્પના વિકૃતિ પામે છે.

પણ જયારે તેને રસ્તા પાછા જ કે છે, ત્યારે...

ત્યારે તે પાછેા સતેજ થાય છે, સ્થિર થઈ કાર્યરત ખને છે, બુદ્ધિનાં અને અન્ય શક્તિઓનાં ઉચ્ચ સર્જના કરે છે.

#### : 3:

ઘણા માણસાને મેં જોયા છે કે તેઓ આત્મદર્શનની વાતા કરે છે.

પણ મેં એવા કાઇને પણ જોયા નથી કે જે દર્શન માટે માથું ફાેડ, નિંદા અને તુચ્છકાર સહન કરે, ભારેમાં ભારે શરીર અને મનના તાપાને સહન કરે.

એવા સાંભળ્યા છે ખરા: ગાપીચ'દ, રામકૃષ્ણ પરમ-હ'સ, શ્રી ચૈતન્ય.

કેટલા યે ભવા જશે, કેટલા યે કુસ બનશે, કેટલાં યે અલિદાના સળગરો ત્યારે આત્મસાક્ષાત્કાર થશે.

કુલડીમાંથી ગાળ થાડા જ ખાવા છે!

#### : 8:

પ્રતિ દિવસે આકાશમાં નવનવા ર'ગા દેખાય છે. જીવનમાં પણ એમ જ છે. છતાં પ્રતિ દિવસના ર'ગા પળામાં ર૩

પાછળ એક જ રંગ છે, ને એ વિવિધતા, એ એકતાને સિદ્ધ કરે છે. તેમ જ આ અનન્તરંગી જીવન પાછળ પણ એક જ રંગ છે. એ રંગ કરોા છે તે જે જાણું છે તે આ અનેકરંગીપણાનું રહસ્ય સમજે છે; એ જે જાણતો નથી તે જીવનને સમજતા નથી.

#### : 4:

જેનું કૂવાના પાણી તરફ લક્ષ છે તે ગરેડીઓ સામે નથી જેતો; ગરેડી સાનાની છે કે રૂપાની છે કે તે લાકડાની છે, તે તેના મનના પ્રશ્ન નથી. તેને તા એકાદ ગરેડી જોઈએ છે, અને તે પણ દારડીના અવલ'બન માટે. જે પાણી એમ ને એમ જ નીચ નમી ભરી લેવાતું હાત તા તેને ગરેડીની પણ પરવા નથી! તે જાણે છે કે ગરેડી તે પાણી નથી.

પણ અળૂધજ લોકા ગરેડીને માટે લડાઈ કરે છે: "આ સાનાની ગરેડી ઉપર હું ભરું અને આ લાકડાની ગરેડી ઉપર હું ધનવાન છું અને તું ગરીબ છે." બંને લડતા રહે છે, અને ત્રીજો માણસ ગમે તે ગરેડીથી પાણી સીંચી ચાલ્યા જાય છે, ને હસતા જાય છે.

એ બાલતા જાય છે કે "જાઓને, પેલા પાણી ભરવા માટે નથી આવ્યા, પણ ગરેડીએા માટે આવ્યા છે! તેઓને ગરેડીએા જોઇતી હાય તા કૂવા-કાંઠે શા માટે આવે છે, ને ગરદી કરે છે? ગામમાં ગરેડીઓ બહુ યે મળે છે!"

#### : 4:

પગ નીચે કચરાતા લીલા ઘાસને નિહાળીને તો જુઓ! કિરતારની એ કેવી અદ્ભુત સૃષ્ટિ છે ? ઘાસના પાંદ કે પાંદ કે પ્રાણુ મૂકનાર, દૃષ્ટિથી પણ ન જોઇ શકાય તેવી ઝીણી રેખાઓ મૂકનાર અને ઘાસમાં પણ અનેક રૂપરાશિને રચનાર એ મહાન સર્જં કની તમને કલ્પના સરખી પણ આવે છે ?

પળે પળે આંખ ઉપર સહેજે પડતા અને અર્ધ પળે પળે અદલતા ઉષાના અને સ'ધ્યાના ર'ગા જેતાં શું તમને કદી સમજાયું છે કે એ ર'ગાને પૂરનાર, એ ર'ગાની રમત રમનાર કાેેે હશે ? એ કચાં વસતા હશે ?

અવકાશ સમસ્તને ભરી દેનાર, મંદ મધુર વાયુ તમને સ્પર્શીને જે વાતો કહી જાય છે તે તમને સંભળાય છે ? એ દરેક વાતમાં તમને શું કાઇ દિવસ ભાસ્યું છે. કે આ વાયુલહરીઓ કચાંથી આવતી હશે ને કાેેેે માેકલતું હશે ?

દિવસ અને રાત, અને રાત અને દિવસ અખંડ ગતિથી પરિભ્રમણ કરનારી ગ્રહમાળા સામે વિલોકીને તમને કદી વિચાર આવ્યા છે કે આ ગ્રહમાળાના મેરુ કાેણુ હશે ને એ ક્યાં વસતા હશે ? પળામાં રપ

કહેશા ? તમે સાંભળો છા, સ્પર્શા છા, ગંધની સુવાસ લ્યા છા ને રસાને આસ્વાદા છા; એ તમે જ કાેેે છા અને કચાંથી આવાે છાે ?

#### : 0:

હું ત્યાંથી આવેલાે છું. ત્યાંથી એટલે પેલા અધાર જંગલના વડ ઉપરથી. જુગજૂનાે એ વડ છે; હજાર હજાર એની ડાળો છે. અપર'પાર એનાં પાંદડાં છે. બેશુમાર એની વડવાઇએા છે.

એ વડ નીચે ઋષિમુનિઓ તપ તપેલા. એ વડ નીચે રાજકુમારાએ ખેલ ખેલેલા. એ વડ નીચે ગુરુ-શિષ્યાએ વેદ ભણેલા. એ વડ નીચે દુષ્ય'ત–શકુ'તલાએ સ્નેહ બાંધેલા; એ વડલે યાગીઓના યાગ અને ભાગી-ઓના ભાગ બ'ને જેયેલા. હુ' ત્યાંથી આવેલો છુ'.

હું ત્યાંથી આવેલો છું. ત્યાં એટલે પેલી ઊંચી ઊંચી ભેખડાવાળી મહાનદીને તીરેથી. જુગજૂની એ નદી છે. હજાર હજાર ચાજન એ લાંબી છે. હજાર હજાર એની શાખાએા છે. અપર'પાર એના પટવિસ્તાર છે. બેશુમાર એમાં માછલાં છે.

એ નહીતીરે ગાવાળોએ ગાયા ચારેલી. એ તીરે મુરલીધરે મુરલી છેડેલી. એને તીરે યાત્રીઓએ પગ મૂકેલા. એના જળ કરાડ કરાડ કમળા ખીલેલાં – કમળે કમળે કેટલા કેટલા ભ્રમરા ! એના જળે દેવાની જળકીડા

જેચેલી. એના જળ ગાંધવેરિના જળવિહાર ભાળેલો. એના જળે યાગીને નવરાવેલા. હું ત્યાંથી આવેલો છું.

હું ત્યાંથી આવેલો છું. ત્યાંથી એટલે પેલા ઊંચા ઊંચા ગિરિરાજ પરથી. જુગ-જુગજૂના એ ગિરિરાજ છે. હજાર હજાર એનાં શિખરા છે. હજાર હજાર એમાં ગુફાએા છે. ગુફાએ ગુફાએ તાપસા છે. અપર'પાર એનાં તપ છે. અપાર એનું તપાવન છે.

એ ગિરિરાજ ઉપર ઉમાએ તપ કરેલું. એ જ ગિરિરાજ ઉપર શંકરે કામને બાળેલો. એ જ ગિરિરાજે શિવપાવ તોના સંસાર જેચેલો એ ગિરિરાજે પૃથ્વી- તળના અનન્ત રાજપલટા જેચેલા. એ ગિરિરાજે દેવ— લોકનાં નૃત્યગાન સાંભળેલાં, અને મૃત્યુલોકના શાકહર્ષ ભાળેલા. ધાળા મસ્તકવાળા એ વૃદ્ધ ગિરિરાજ આજે પણ ઊભેલા છે. હું ત્યાંથી આવેલા છું.

હું ત્યાંથી આવેલો છું. ત્યાંથી એટલે ઘાર ગંભીર ગર્જતા પેલા સાગર પરથી જીગ-જીગજાના એ મહા-સાગર છે. કરાેડ કરાેડ એની વિચિઓ છે. અપર પાર એના જલવિસ્તાર છે. બેશુમાર એમાં જલમત્સ્યાે છે.

એ મહાસાગરે દેવદાનવોનાં મ'થન થયેલાં. એને તીરે ક'ઇ ક'ઈ વ્યાપારા અ'ત પામેલા. પુરાણકાલીન આર્યની નૌકાએ એના ઉપર તરેલી; આઘકાલીન જર્મન નૌકા પણ એના ઉપર જ તરે છે. પુત્રી લક્ષ્મીની સમૃદ્ધિ પળામાં રહ

એના તળિયે અભરે ભરી છે. મહામૂર્લા માતીની માળા જગતને લક્ષ્મીજીએ આપેલી છે. હું ત્યાંથી આવેલા છું.

## : 6:

સવારથી સાંજ અને સાંજથી સવાર પડયે જાય છે. એક દિવસ, બે દિવસ, ત્રણ દિવસ, એમ દિવસા પર દિવસા, મહિના પર મહિનાઓ અને વર્ષો પર વર્ષો ચાલ્યાં જાય છે. વખતે કાેઇને માટે એક ક્ષણ પણ રાેકાતા નથી.

કાેણ વિચાર કરે છે કે અરે, ઘડી–બેઘડીમાં મારાે સમય પૂરાે થશે ? કાેને મનમાં થાય છે કે આ અનેત-તામાં થાેડા જ વખતમાં મારાે અતે આવશે ?

\* \* \*

સવારથી સાંજ અને સાંજથી સવાર પડે જાય છે. મનુષ્યમાત્ર પ્રવૃત્તિએ લાગે છે ને રાત પડે વિરમે છે. આખા દિવસ ગડમથલ અને રાત્રે થાંડા વખત આરામ; વળી પાછી બીજે દિવસે એની એ સ્થિતિ. વેપારી હાટડીએ જશે; કાછિયા શાક વેચશે; વારા બંગડીઓ વેચશે, વકીલ વકીલાત કરવા જશે; શિક્ષક ભણાવવા જશે; પનિહારી પાણી જશે. સૌ સૌને કામે લાગશે.

કાે વિચાર કરે છે કે આ બધુ શા માટે કરું છું ? કાેને થાય છે કે અત્યાર સુધી મેં બધુ શા માટે કર્યું ? કરી કરીને હું શું કરવાના છું એના કહી કાઇએ વિચાર કર્યો ?

\* \*

રાજા મનમાં મલકાય છેઃ "અહા, હું કેવડાે માેટાે રાજા છું? મારું સૈન્ય કેટલું બધું સમૃદ્ધ! મારું રાજ્ય કેટલું બધું વિશાળ! મારું સૈન્ય કેટલું બધું બળવાન! મારું બળ કેટલું બધું અતુલ!"

પણ એટલામાં દુશ્મન ચડી આવે છે, ને રાજ-પાટ ધનાતપનાત થઈ જાય છે. સમૃદ્ધિ વીંખાઇ જાય છે; સૈન્ય ત્યજી જાય છે; ખળ દગા દે છે. રાજા રસ્તાના માણસ થઇ જાય છે!

જયારે મનુષ્યને થાય છે કે હું ઘણા માટા છું, મારું બધું માટું છે, હું બહુ સમજાં છું, હું બહુ ચતુર છું, હું બધું જાણું છું, હું સહુથી ચડું છું, મારા સરખા કાઇ નહિ; બસ હું હું ને હું! ત્યારે મનુષ્ય પડે છે; ત્યારે તે નાના થઇ જાય છે; તે સહુથી ઊતરતા જાય છે; તેની ગતિ અટકે છે; માટાઇને બદલે તે પામરતા ભણી જાય છે. ત્યારે સહુ તેને ઓળખે છે કે આ માણસ તા સાવ નાના છે!

#### : 6:

વિચારક તે છે કે જેણું સદ્દઅસદના વિવેક કેળવ્યા છે, જેની ખુદ્ધિ કાર્યકારણના સ'ળ'ઘ સમજે છે, અને જેનું હુદય સત્યઅસત્યને જાણી શકે છે. જે માણુસ વિચારાથી આંદાેલિત રહ્યા કરે છે, જે માણુસના વિચારા ઘડીએ ઘડીએ સત્ય ખાતર નહિ પરંતુ માહુમાં બદલાયા કરે છે, તે માણુસ વિચારક નથી પરંતુ વિચારપ્રવાહપતિત છે

વિચારક વિચારામાં તણાતા નથી, પણ વિચારના નદને તટે ઊભાે ઊભાે તેને જોઇ શકે છે અને તેના તાગ અને રવાદ ખજે લઇને ઊંડાણુ અને રસને માપી શકે છે.

વિચારક વિચારાના માત્ર અનુકરણ કરનાર નથી પણ વિચારાની સૃષ્ટિના કર્તા છે; અને તેમ નહિ તાે તેના વ્યવસ્થાપક છે.

વિચારક વિચારાના દાસ નથી પણ વિચારાના સાથી છે. જ્યાં સુધી વિચારા સત્ય માર્ગ છે ત્યાં સુધી તે તેની સાથે છે; જ્યારે વિચારા માર્ગ ભ્રષ્ટ બને છે ત્યારે તે તેનાથી વિમુખ થાય છે.

વિચારક સ્વમતાગ્રહી નથી પર'તુ વિચારપ્રેરક છે, અને વિચારની જાગૃતિ આપનાર છે.

વિચારક પક્ષાપક્ષની દુર્ખળતામાંથી મુક્ત છે; તેના એક જ પક્ષ છે, અને તે સત્યના પક્ષ છે.

#### : 90 :

કાેઇ પણ પ્રશ્નના નિકાલ તુરતમાં ત્યારે આવે છે કે જયારે કાેઇને તે પ્રશ્નમાં લેશમાત્ર લેવાદેવા નથી હાેતી.

એમ જ, પ્રश्नने। निકास तुरतमां त्यारे आवे छे डे

જ્યારે સર્વાને એ પ્રશ્ન સાથે એક જ દર્ષિએ લેવાદેવા હોય છે.

પણ પ્રશ્નના નિકાલ કેટલા યે સમય ત્યારે લઈ જાય છે જયારે સૌને પાતાની સ્વાર્થી દર્ષિએ નિસ્બત હાય છે.

એમ જ પ્રશ્નોના નિષાલ કેટલા યે સમય ત્યારે લઇ જયારે એકાદ જણના પણ સ્વાર્થ સધાતા નથી.

#### : 99 :

આ યુગનું ચિદ્ધ છે કે માણુસે પાતાના સ્વાર્થ આગળ ન કરવા પણ સિદ્ધાંત આગળ કરવા.

પણ સિદ્ધાંતવાદ એટલે સ્વાર્થવાદ. સિદ્ધાંતવાદનું વિચિત્ર લક્ષણ એ છે કે પાતે જે માને છે તેનું નામ સિદ્ધાંત કહેવાય, અને બીજો જે માને છે તે સિદ્ધાંત ન કહેવાય.

આ પણ આ યુગનું એક ચિક્ષ છે કે માણસે કરવું પાતાનું ધાર્યું પણ સમાજના હિતનું બહાનું આપવું.

સમાજવાદ એટલે વ્યક્તિવાદ. એનું વિચિત્ર લક્ષણ એ છે કે પોતે જેને સમાજહિત કહે છે તે સિવાયનું બીજુ' બધુ' સમાજવિરાધી છે. અને સમાજ એટલે પાતાની જાત માત્ર!

#### : 92 :

સારા માણુસ દ્રષ્ટિમર્યાદામાં આવી શકશે, પણ ખરાબ માણુસ નહિ. પળોમાં 3૧

સારા માણુસ કલ્પનામર્યાદામાં આવી શકશે, પણુ ખરાબ માણુસ નહિ.

સારાે માણુસ સમજણમર્યાદામાં આવી શકશો, પણ ખરાબ માણુસ નહિ.

સારા માણુસ ધર્મળ'ધનમાં આવી શકશે, પણ ખરાબ માણુસ નહિ.

સારા માણસ સમાજળ'ધનમાં આવી શકશે, પણ ખરાળ માણસ નહિ.

સારા માણુસ છળકપટથી છેતરાશે, પણ ખરાબ માણુસ નહિ જ.

સારા માણસ કહી સજજનતાના માર્ગ ચૂકી જશે, પણ ખરાબ માણસ દુર્જનતાના માર્ગ નહિ જ ચૂકે!

#### : 23 :

અભિમાની ખુદ્ધિપ્રભા બીજાએને મૂર્ખ ગણે છે. અભિમાની શરીરસમૃદ્ધિ બીજાએને નિર્ખળ ગણે છે. અભિમાની આધ્યાત્મિક વૃત્તિ બીજાએને પામર ગણે છે.

પણ અભિમાનીપણું એ જ મૂર્ખાઇ, નિર્ળળતા અને પામરતા છે.

નિરિભિમાની બુહિપ્રિભા બીજાએાની બુહિમ દતાને દૂર કરે છે. નિરિભિમાની શરીરસમૃહિ બીજાઓને બળના માર્ગ બતાવે છે. નિરિભિમાની આધ્યાત્મિક વૃત્તિ બીજા-એાની પામરતા માટે દયા ખાય છે. નિરિલિમાની પાણું એ જ ખુદ્ધિ, બળ અને મહત્તા છે. : ૧૪ :

એક કરાેડાધિપતિ હતાે. રસ્તે જતાં એક લખપતિના લાખની તેને અદેખાઈ આવી

भने डराडाधिपति हरिद्र क्षाज्ये।.

× × ×

એક દાનેશ્વરી હતા. લાખાનું દાન કરતા, પણ ગરીબાને પાઇ પાઇનું દાન આપતા બ્રાહ્મણની તેને અદેખાઇ આવી

મને દાનેશ્વરી કૃપણ લાગ્યા.

× × ×

એક મહાપ'ડિત હતો; સાળે વિદ્યાના જ્ઞાતા હતા. બિચારા એક જ વિદ્યા જાણનાર વિદ્યાનને તેણે હસી કાઢ્યાે. મને તે પ'ડિત નહિ પણ અખૂજ લાગ્યાે.

×

એક જ્ઞાની હતા. સાત જ્ઞાનના ભ'ડારા તેના હતા. એક-બે અક્ષર જાણનારને જોઇને તે બળતા દેખાયા.

भने ते ज्ञानी भूरण क्षाण्ये।.

× × ×

એક મહાકવિ હતા ઉત્કૃષ્ટ કાવ્યાના સર્જક હતા. ક્રાેઈ બિચારે બે લીંટી લખી અને કવિથી તેન સહેવાઈ. મને કવિની કવિતામાં કાવ્ય ન લાગ્યું. × × ×

એક સેવક હતો; સેવાલાવનાની સાધના હતી. એક શિખાઉ બિચારાએ કાેઇની જરા સેવા કરી. એ સેવાની સેવક કદર ન કરી શકચો.

સેવક મને દાસ લાગ્યા.

× × ×

એક રાજ હતા; રાજમહેલમાં રહેતા હતા. એકાદ ગરીબની ઝૂ'પડી ઝ્'ટવી લેવાનુ' એને મન થયુ'.

મને રાજા ર'ક લાગ્યા.

× × ×

એક સૂરજ હતા. એકાદ આગિયાને જોઇ તેની તેણે ઘણા કરી.

सूर्य नुं तेज भने निस्तेज क्षाण्युं.

× × ×

એક સમુદ્ર હતા. ખાબાચિયાના પાણીને જોઇને મનમાં તેણે કહ્યું: "એટલુંય પાણી ત્યાં કેમ છે ?" મારા મનમાંથી સાગરની મહત્તાનું માન ઊતરી ગયું.

× × ×

એક મલ્લ હતા; ચાલતાં ધરતી ધૂજતી. રસ્તે જતા એક સૂકલકડીને ટલ્લા મારી એ ખુશી થયા.

મલ્લની તાકાતની મને દયા આવી.

× × × × એક નકી હતી; પૂર વેગથી વહેતી હતી. એક ૩ નાના ઝરણાને જોઇ નહી મનમાં બડબડી : "અરે, આ સુકાઇ કેમ નથી જતું ?"

નદી મને રેલો લાગ્યા.

\* \*

કાેયલ હતી. કાગડી ગાતી હતી. કાેયલ કહે: '' કાગડી વળી શાની ગાય ? ''

કાયલના સૂર મને કાગડી જેવા લાગ્યા.

# : १५ :

વિરાટ સાગરના તર'ગપ્રાન્ત ઉપર રમતુ' આ જીવન એક અદ્દસુત દર્શન છે.

તર'ગે તર'ગે તે અન'ત છે, અને છતાં ચે તે એકર્પ અને એક જ છે.

ભરતીના તર'ગા ઉપર સવારી કરી તે નાચતુ'-કૂદતું એાવારા સુધી પહેાંચે છે, કે તુરત જ તે એાટના પગલે પગલે પાછું ને પાછું ચાલી સાગરની અંદર સમાઈ જાય છે.

અનેક તુકાનામાં યે તે તર'ગપ્રાંતે એવુ' ને એવુ' અડગ મને અચળ ઊલેલું છે જ છે. પવનથી સદાયે ચલાયમાન તર'ગા પર તે એક જ અચલ અને સ્થિર છે.

પૃથ્વી અને ચંદ્રનાં આકર્ષણાની વચ્ચે તે સદા સમતાલ અને સ્થિતપ્રજ્ઞ છે.

भरे क से से अइसत हर्शन छे!

# : 98 :

જેઓ ભવિષ્ય વિષે ચિંતા કરતા નથી તેઓ આજને એટલે વર્તમાનને નચિંત રાખી શકે છે.

વળી જેઓ ભૂત વિષે ચિંતા કરતા નથી તેઓ પણ આજને એટલે વર્તમાનને નચિંત રાખી શકે છે

આપણુને ચિંતા ગમતી નથી. આપણુને આજના દિવસ સુધારવા ગમે છે તા શા માટે ગઇ કાલ અને આવતી કાલની ચિંતા રાખવી ?

## : 99:

એક ઘડીએ તે રાજા હતા ને બીજી ઘડીએ તે ર'ક દેખાયા.

એક ઘડીએ જરકશી જામાં ને શિરપેચ બાંધીને ગાકીએ બેઠા હતા, ને બીજી ઘડીએ તે રસ્તા ઉપર એક એક પૈસા માટે હાથ લ'બાવી ભીખ માગતા હતા.

હમણાં તે લાખાના વેપાર કરનાર વાણુિયા હતા અને હમણાં જ તે લૂંટારા થઇ લૂંટ કરતા હતા.

હમણાં જ જે ત્રિપુંડ કરીને ભજન લલકારતા હતા તે બીજી જ ક્ષણે મિયાંલાઇના તારથી છરા ઉપર હાથ નાખી રાક્ષ્યી જાય છે.

આ ઘડીએ તેને સિંહ જેવા બળવાન ભાળ્યા હતા પણ બીજ ક્ષણે જ તે શિયાળ જેવા નરમ થઇને બેઠા છે. પણ એમ કેમ ? કારણ શું?

અરે એ તાે રંગભૂમિ ઉપરનાે નટ છે. અને આ જગત પણ રંગભૂમિ જ છે તાે!

## : 96 :

આજે ઝીણા ઝીણા છાંટા પડી પૃથ્વીને ભીંજવે છે. કાલે ભીંજાયેલ પૃથ્વી પાણીથી તૃપ્ત થાય છે. બીજી કાલે પૃથ્વી પર પાણીનાે રેલાે ચાલે છે.

ત્રીજી કાલે એક રેલાને બીજો ને બીજાને ત્રીજો રેલા મળે છે.

પછીને દિવસે ઘણા રેલા ભેગા થઈ નદી ચાલે છે. પછીને દિવસે કેટલીએક નદીઓ ભેગી મળી અને એક નદ થયા.

પછીને દિવસે વહેતા નદ સાગરને મળ્યા.

# : 96:

હું છેક નાના હતા. મારી આ નાહીધાઇ રસાઇ કરતાં હતાં. એકાએક ખૂમ પડી: "દોડા, દોડા! નવી ભાભીને કંઇ થઈ ગયું." મારી આ રસાઇ મૂકી દોડ્યાં. નવી ભાભી સુવાવડમાં હતાં. સારવાર કરી આએ નવી ભાભીને જાગ્રત કર્યાં.

પાછાં આવી બા એમ ને એમ રસાઈમાં પેઠાં; નાહ્યાં નહિ, ધાયાં નહિ ને અબાટિયું બદલ્યું નહિ. ભા પાસેથી હું આચારધર્મના એક પાઠ શીખ્યા.

\* \*

બાપા શ્રાવિણયા સામવારે 'નમઃ શિવાય 'ના જપ કરતા બેઠા હતા; જપમાં તલ્લીન હતા. લખુડા અને શવલા બાઝચા, અને લખુડે શવલાને પાટુ મારી. "વાય, વાય!" કરતા શવલા પડ્યો ને લખુડા ભાગ્યા.

બાપા માળા પડતી મૂકી દોડ્યા તે શવલાને પાણી છાંટી રમતા કર્યા. શવલા લંગડાતા લંગડાતા તેને ઘેર ગયા. બાપા એમ ને એમ આવીને જપ કરવાં બેઠા. શવલા ...ના છાકરા હતા. આચારધર્મના બીજો પાઠ હું બાપા પાસેથી શીખ્યા.

\* \* \*

ધાળા જંકશનથી અમે ચીતળ જતા હતા. ગાડીમાં ખહુ ભીડ હતી. કૂતરાની ગાડીમાં કૂતરાં જેમ માણ્યો પુરાયાં હતાં, અને નવાં બેસારુએાને કૂતરાંની જેમ ઘૂરકીને પાછાં કાઢતાં હતાં.

એક બિચારી વાઘરણ, બે છેાકરાં આંગળીએ ને એક કેંડે લઇને ડખ્બામાં બેસવા આવી. ડખ્બા આખા ઘુરકાટથી ગાજી ઊઠચો. જાળિયા સ્ટેશન માસ્તરે લીલી ઝંડી બતાવી, ડંકા થયા ને વીસલ વાગી; વાઘરણ હાંફળી-ફાંફળી થઈ ગઈ.

દુખિયા માઢે આખા ડબ્બા સામે તે જોઇ રહી, ને

" એાય ખાપ! મારી બેન માંદી છે!" એમ કરી રડી ઊઠી. નાના કાકાની આંખ ભીની થઇ. ખારણું ઉઘાડી તે ખહાર કૃદી પડ્યા અને વાઘરણને અંદર હડસેલી દીધી. ચાલતી ગાડીએ રહી ગયેલ બાળકને અંદર નાખ્યું. નાના કાકા બીજી ગાડીએ ચીતળ આવ્યા. નાના કાકા પાસેથી આચાર-ધર્મના હું ત્રીજો પાઢ શીખ્યા.

\* \*

કૂતરાઓ લડતા હતા; એક રાટલાના ટુકડા માટે ખૂનખાર લડાઇ લડતા હતા. કાળિયાએ ધાળિયાને બચકું ભરી ઘાયલ કર્યો, ને રાટલાના ટુકડા લઇને નાઠા.

ધાળિયા રડતા, ભૂખે પીડાતા એક ખાડા પાસે પડ્યો. ધાળિયાને કેટલા ય દિવસથી ખાવાનું નહિ મળ્યું હાય.

લીં બડા નીચે એક ફકીર તું ખું ઉઘાડી રાટલા ખાવા બેસતા હતા. બૂપ્યા ધાળિયાને તેણે ભાળ્યા. તે તેની પાસે ગયા; તું ખું ઉધું વાળી રાટલાના ઢગલા કર્યા. કૂતરે પૂંછડી હલાવી: ફકીર ફરી વાર ભીખ માગવા ચાલી નીકળ્યા. આચારધર્મના એક એાર પાઠ હું ફકીર પાસેથી શીખ્યા.

#### : 20 :

નાનું બાળક જ્યારે એક પીંછું ઊડતું જોઇને પણ અટ્ડાસ્ય હસે છે ત્યારે તે હાસ્ય સત્ય વદે છે:—નિર્દોષ પળામાં ૩૯

હાસ્ય એ જીવનનું પ્રસન્ન તત્ત્વ છે.

જયારે માતા સર્વ ચિંતા ભૂલી જઇ બાળકની બાળ–રમતામાં મ'ત્રમુગ્ધ બને છે ને એકાગ્રતા અનુભવે છે, ત્યારે એકાગ્રતા સત્ય વદે છે:—નિઃસ્વાર્થ તાદાત્મ્ય એ જીવનના યાેગ છે.

જયારે પ્રેમધન પત્ની પ્રેમમધુર પ્રિયતમને ચરણે બેસી મોન વાણીથી કહે છે: "તું મારું સર્વસ્વ છેા. હું તને સર્વ સમર્પું છું," ત્યારે આ મોનનું સમર્પણ સત્ય વદે છે:—સમર્પણ એ પ્રેમદર્શનના અમાઘ મંત્ર છે.

જયારે પ્રેમળ પતિ જગતનાં સુખા અને દુઃખા સહતા વિરામ માટે પત્નીના કાેમળ અંકમાં મસ્તક મૂકી શાંત સ્વાસ્થ્ય અનુભવે છે, ત્યારે શાંત સ્વાસ્થ્ય સત્ય વદે છેઃ—સુખદુઃખનું સાચું વિરામસ્થાન હૃદયાન્તર્ગત સમભાવ છે.

જયારે પ્રત્યેક પ્રભાતે ઉષાની સાથે નમ્ન હાસ્ય હસતો ભાસ્કર જગત ઉપર ચેતનકિરણા કેંકે છે, ત્યારે કિરણેકિરણ સત્ય વદે છે:-ચેતન ચેતનને જાગત કરવા માટે છે.

ઊઘડતી રાત્રે ખીલતી ચાંદનીમાં નિશિગ'ઘ અને ડાેલરના મધુગ'ઘ દ્વર અને નજીકનાં સૌને સ'દેશ આપે છે: ''લ્યા આ ગ'ઘ, ગ'ઘવતીએ અમને આપ્યા છે, અને અમે તમને આપીએ છીએ." ત્યારે નિશિગ'ઘ અને ડાેલર સત્ય વદે છે:—આપેલું આપવા માટે છે.

જ્યારે ઉપવનની પુષ્પવેલા પાંખડીઓની આંગળીઓ વડે મનુષ્યાને કહે છે: "આવા, યથેચ્છ અમને લઈ દર્શન-મુખ અનુસવા," ત્યારે અંગુલીઓ સત્ય વદે છે:— સમૃદ્ધિની સાર્થકતા અન્યને દાન કરવામાં છે.

જ્યારે ઊંચે આકાશમાં અન'ત તારાગણા નિત્ય નવીન દીપકમાલા કરે છે, ત્યારે તારાના પ્રકાશ સત્ય વદે છેઃ—પ્રકાશ પ્રકાશિત કરવા માટે છે.

જયારે કાઇ એકાંત પ્રશાંત સ્થળમાં એકાદ ધ્યાની અ'તરના પ્રકાશનું સતત દર્શન કરવામાં વિશ્વ સમસ્તને સ્વમાં લય કરી રહ્યો છે, ત્યારે એના એ લય સત્ય વદે છે:—અ'તરવિકાસમાંથી ઊપજેલું ધ્યાન સ્વયં પ્રદ્ભાધ્યાન છે.

જ્યારે કાઈ વિરલ ભક્ત પ્રેમાત્કટતાની પરાકાષ્ટામાં દેહભાન, ઇંદ્રિયભાન, મનનું ભાન, સ્વનું ભાન ભૂલીને પાતાના પ્રભુના ગાનમાં જ કેવળ લીન છે, ત્યારે એ ગાન સત્ય વદે છે:—આનુંજ નામ પ્રેમ સમાધિ-દિવ્ય સમાધિ!

# : २9 :

બધું કચારે થશે એના વિચાર કરવાને બદલે બધું કરવા જ બેસી જવું જોઇએ. જેને કામ કરવું છે તેને વિચાર કરવાના ચે અવકાશ નથી. વિચારમાં મૂંઝાવામાં પળામાં ૪૧

જેટલા વખત માણસના જાય છે તેટલા વખત કામમાં જતા નથી કામ એ પ્રવાહ છે; એકવાર પ્રવાહ ચાલુ કર્યો કે તે અખ'ડ રહેવાના જ.

## : २२ :

જ્ઞાન તે મેળવી શકે છે, જે બીજાને જ્ઞાન દે છે. ધન તે મેળવી શકે છે જે બીજાને ધન આપે છે. પ્રેમ તે મેળવી શકે છે, જે બીજાને પ્રેમ આપે છે. કીર્તિ તે મેળવી શકે છે, જે બીજાને કીર્તિ આપે છે.

જે બીજાને આપ્યા વિના પાતે લેવા નીકળે છે તે મેળવતા નથી પણ ખુએ છે.

અને આપવું એટલે મેળવવાની આશાએ નહિ પણ દેવાની જ ઈચ્છાએ, કેવળ નિસ્વાર્થ ભાવે જ.

#### : 23 :

દુર્ખળ માણસ પ્રથમ બીજાનું અનુકરણુ કરે છે. અનુકરણમાં જ્યારે તે ફાવતા નથી ત્યારે તે તેની ઈર્ષા કરે છે. ઇર્ષા કરવાથી કશું નથી વળતું ત્યારે તે તેની નિંદા કરે છે. નિંદામાં પણ નથી વળતું ત્યારે તે તેની હાંસી કરે છે. હાંસીમાં પણ જ્યારે તે હારી જાય છે ત્યારે તે કાંધ કરે છે, અને જ્યાં ને ત્યાં તેની આડા આવે છે. ત્યાં પણ જ્યારે તે નિષ્ફળ જાય છે ત્યારે તે થાકીને હૈઠા બેસે છે અને મૂંઝાય છે. તેનું જેર નરમ પડે છે, પાતાની હારથી તે ગલરાય છે અને આખરે શરણે આવે છે.

## : 38 :

આકરા લાગતા તડકા પૃથ્વી ઉપરનું ગંદું બાળી નાખવા માટે છે.

થીજવી નાખે એવી ઠંડી પૃથ્વી ઉપરની નબળાઈ કાઢી નાખવા માટે છે.

અને ધાધમાર વરસતા વરસાદ પૃથ્વી ઉપરનું મેલું ધાઈ નાખવા માટે છે.

સંતપુરુષ અને સદ્ગુરુનાં વચનાના તાપ, ઠંડી અને વરસાદ કેવળ આપણને તપાવીને, થીજવીને અને ધાઇને સ્વચ્છ અને અળવાન કરવા માટે જ છે. એનાથી આપણે નાસી છૂટીએ નહિ પણ એની સન્મુખ ઊભા રહીને તે ઝીલીએ.

## : २५ :

ક્ષણિક એવા વીજળીના ચમકારાથી વિશ્વ ઉપર સતત પ્રકાશ નથી રહેતો. વધતા-ઘટતા ચંદ્રના પ્રકાશથી પણ જગતનું અંધારું કેવળ ટળતું નથી. એ તો એક સૂર્ય જ છે કે જેના પ્રખર અને સ્થિર પ્રકાશથી જીવન-માત્રને પ્રાણ અને પ્રકાશ મળે છે. પળામાં ૪૩

જીવન અને પ્રાથુ મેળવવા માટે ક્ષિણિક ચમકારા અને બદલાતા પ્રકાશ એાછા ઉપયોગના છે. ચમકારામાં આંજવાની શક્તિ છે; બદલાતા પ્રકાશમાં નવીનતા અને રમ્યતા પણ હાય. પણ સ્થિર પ્રકાશ એ જ નિત્ય છે અને છતાં નવીન છે; સતત છે અને છતાં રમણીય છે.

# : २६ :

માણુસ જો એકાગ્રતા કેળવશે તો તે કંઈ પણ સાધી શકશે.

એકाअताना विरोध व्यथता छे.

જીવનમાં અનેક સંજોગા આવી આવીને ચિત્તને વ્યાય કરે છે.

પણ જે સાધક છે તે તુરત સાવધ થઇ વ્યગ્રતાના કારણને પકડી પાડી દ્વર કરે છે, અને ક્રરી ક્રરીને શુદ્ધ સ્વરૂપને ભજે છે.

# : २७ :

પારકે પૈસે તાગડધિન્ના કરનાર, પારકે ઘરે પહેાળા ઘનાર, પારકે બાજરે પેાંક પાડનાર અને પારકી સત્તાએ અહર ચાલનાર મૂરખાઓ છે. ઉપરાંત તે હરામખારા પણ છે.

મૂરખ માણુસ સારા છે પણ હરામખાર ખરાબ છે. મૂરખ પીડા કરશે, પણ તે મૂર્ખાઇ ચાલશે ત્યાં સુધી. હરામખાર તા સદાના હરામખાર છે એટલે તેની પીડા સતત ચાલશે.

#### : 26:

જે કરવું છે તે મનમાં છે, છતાં તે છુપાવીને બીજી જ વાત કરવી તેનું નામ દ'ભ.

જે રંગ અંદર છે તે છુપાવીને ઉપરથી બીજો રંગ ધારણ કરવા તેનું નામ દંભ.

જાણવા છતાં કે પાતે પળેષળે અસત્ય વદે છે છતાં કહેવરાવવું કે હું સાચું બાલનાર છું, તેનું નામ દંભ.

જાણી જોઇને, એક માર્ગ જવું છે એમ નક્કી કર્યા છતાં બીજા માર્ગ જવાના દેખાવ કરવા, એનું નામ દ'લ.

# : २८ :

માટાઓની માટાઇ તેને આભારી છે કે જેઓ માટાઓને ખાટી માટાઇ આપે છે.

દંભીઓના દંભ તેને આભારી છે કે જેઓ દંભી ઓના દંભને ઉઘાડા પાડતા નથી.

કુશોની કુરતા તેને આભારી છે કે જેઓ કુરતાને સજજનતા છે એમ પાતાની કુર્ળળતાને લીધે કહે છે.

માટાઇ, દંભ અને દુષ્ટતાના જીવનઆધાર ખાટાઇ, નખળાઈ અને બીકશ્પણા પર છે.

### : 30 :

તે માણુસ ખાંડ ખાય છે, જે માણુસા માણુસા વચ્ચે કલહ ઉત્પન્ન કરાવી પાતાનું રાજ્ય સ્થાપવા માગે છે.

તે માણુસ જખ મારે છે, જે પક્ષાપક્ષને અળે પોતે ધાર્યું કરી જવા માગે છે.

તે માણુસ ધૂળ ફાકે છે, જે બીજાઓની નિંદા ઉપર પાતાની સજ્જનતાની છાપ પાડવા ઇચ્છે છે.

તે માણુસ હાથે કરીને પડવા માગે છે, જે પ્રગતિનાં પગથિયાં આડે લાંબા થઇને સૂવે છે.

#### : 39 :

સંચમી કહી અસંચમી બને છે; સત્યવાહી કહી જાહું ભાલી જાય છે; પવિત્ર કહી અપવિત્ર થઇ બેસે છે; શાંત કહી કાેધી બની જાય છે; પ્રામાણિક કહી અપ્રામાણિક થઈ શકે છે; નીતિમાન કહી અનીતિ સેવે છે; અસ્વાર્થી કહી સ્વાર્થને સાધે છે.

#### પણ

પાખ'ડી કહી પણ, કશું પણ ખાટું કરે છે એવું પાતે કબૂલ કરતા નથી.

જે કહી પણ કાઈ પણ જાતની ભૂલ જ નથી કરતા તે સાચા સંત છે; અને એમ ન હાય તા તે ખચીત જ શયતાન છે. સંત અસંત બની જાય છે પણ શયતાનને અસ'ત થવાપણું જ નથી, કેમ કે તેનામાં અસ'તપણા સિવાય અન્ય કશું છે જ નહિ.

#### : 32 :

સંત અને શયતાનનો દેખાવ એક હાય છે. શયતા-નિયતનું ઢાંકણ સંતપણું છે. એટલે જ શયતાનથી સંત જુદો પાડવા એ બહુ આકરું પડે છે.

સ'ત ભૂલા કરે છે ત્યારે તે કળ્લ કરે છે. શયતાન ભૂલા કર્યાનું કળ્લ જ કરતા નથી.

સ'ત અસત્ય બાલે છે પણ તેને માટે પશ્ચાત્તાપ કરે છે. શયતાન અસત્ય બાલ્યાનું સ્વીકારતા જ નથી.

શયતાન જેવા છે તેવા ન જ દેખાય તેની જ ચિંતા રાખે છે. સ'ત પાતાની ન્યૂનતા હાય તો તે બતાવે છે. પણ શયતાન સ'તની બૂલને બૂલ કહી પાતે સ'તની બૂલ કાઢે છે, એવું પણ દેખાવા નથી દેતા!

#### : 33 :

તેઓ દયાપાત્ર છે કે જેઓ પોતાના દોષોને જોઈ શકતા નથી. તેઓ ત્યારે વધારે દયાપાત્ર છે કે જયારે તેઓ બીજામાં રહેલા દોષોને નિંદે છે. તેઓ પોતાને નિંદી શકતા નથી તે દયાજનક સ્થિતિ છે. પણ લયંકર સ્થિતિ તો એ છે કે તેથી જ તેઓ બીજાને નિંદે છે. ગમ્મતની વાત તો એ છે કે તેઓ નિંદા કરતાં કરતાં

પળામાં ૪૭

અજાણપણે પાતાના જ અવગુણાને પ્રગટ કરે છે. નિંદા એ પાતાના જ અવગુણા ઉપરની ટીકા છે

#### : 38 :

બીજાઓના દોષોને ન જેવાની શક્તિ ભાગ્યશાળી-ઓને હોય છે. બીજાના ગુણા જોઇને રાજી થનારા પાતાને સદૈવ સુખમાં રાખી શકે છે.

બીજાએોના દોષોને જેવા છતાં દરગુજર કરનારા પણ નસીબદાર જ છે, તેઓ દરગુજર કરી પોતાને શુદ્ધ અને ઉન્નત રાખે છે તેઓ પણ સુંખી તાે રહે છે.

પણ જેઓ બીજાના દોષોથી માત્ર પીડાયા જ કરે છે, બળ્યા કરે છે, તેઓ કમભાગી છે. તેઓ હાથે કરીને પીતાનામાં દાહ સળગાવે છે, અને એના ભાગ થઇ પડે છે!

## : 34 :

શયતાન પ્રથમ પાતાના મિત્રને ઠગે છે; પછી તે પાતાના સાથીને ઠગે છે; પછી તે પાતાની જાતને ઠગે છે; અને પછી પાતાનાં આ અને પુત્રાદિને ઠગે છે. આખરે તે પાતાના પ્રભુને ઠગવા નીકળે છે. પણ ત્યારે જ તે પાછા પડે છે અને પાતાની શયતાનિયતથી ધ્રુજી ઊઠે છે.

જે શયતાન બીજાને ઠગતા નથી તે શયતાન નથી જે દિવસમાં બે–ચાર વાર બીજાને કનડતા નથી તે શયતાન નથી.

### : 35 :

જેમ સ'પત્તિના બે ભાગ છે — આસુરી અને દૈવી તેમ જ મનુષ્યસ્વભાવમાં બે ભાગ છે – એક દૈવી અને બીજો આસુરી. દેવી સ્વભાવને શુદ્ધ, સાત્વિક, સ'સ્કારી, નિર્મળ અને ઉદાત્ત જ રુચે; આસુરી સ્વભાવને અશુદ્ધ, અસાત્વિક, જડ, અસ્વચ્છ અને ઉદ્ધતપશું જ ગમે.

શરીરબળથી, સૌ દર્યથી, જ્ઞાનથી અને અનેક શક્તિઓથી માણસ રાક્ષસ હોય તાે ભય કર થઇ પડે છે; માણસ દેવ હાેય તાે હિતકર્તા થઇ પડે છે.

## : 39 :

ઘણી વાર માણસો પોતાની દુર્ખળતા ઢાંકવા માટે જ બળની વાતો કરે છે.

અસ'સ્કારી જ સ'સ્કારની વાતો કરે છે, અસ'યમી જ સ'યમની વાતો બહુ કરે છે. અને અધર્મી જ ધર્મની વાતો બહુ કરે છે.

આવા માણુસાને એાળખતાં ન આવડે તાે આપણે દ'ભના ભાગ થઈ પડીએ છીએ.

આવા માણસાને એાળખીને તેમનાથી દ્રર રહેવાથી આપણે બચીએ છીએ.

આવા માણુસાને એાળખીને તેમને ઉઘાડા પાડવામાં જગત ઉપર ઉપકાર કરીએ છીએ.

## : 36 :

ઇર્ષ્યા કરનાર પાતે જ તેના અગ્નિથી ભળે છે. તે અન્યાયી અને છે. ''જગતમાં ન્યાય નથી" એમ કહી તે નાસ્તિક અને છે. પાતે આત્મવિશ્વાસ ગુમાવે છે અને કશા જ ઉપયોગી કામના રહેતા નથી.

સારામાં સારા માણુસા પણ ઇર્ષ્યાના ભાગ થઇ પડેલા જોવામાં આવે છે. ઇર્ષ્યા ધનની અને માલની જ થાય છે એવું નથી; માટા માણુસા બીજાની કીર્તિની, શક્તિની, ઉદારતાની, પ્રેમની, ધર્મની ઇર્ષ્યા કરે છે.

સ્થળ ઇર્ષ્યા કરતાં આ સૂક્ષ્મ ઇર્ષ્યા ભય કર છે.

#### : 36 :

માત્ર તે માણુસ બીજાને તારી શકે જે પાતે તરેલાે છે. માત્ર તે માણુસ બીજાને જિવાડી શકે જે પાતે જીવેલાે છે.

માત્ર તે માણુસ બીજાને સળગાવી શકે જે પાતે સળગેલા છે.

માત્ર તે માણુસ બીજાને જગાડી શકે જે પાતે જાગેલા છે.

માત્ર તે માણુસ બીજાને પહેાંચાડી શકે જે પાતે પહેાંચેલા છે.

માત્ર તે જ માહ્યુસ બીજાને દર્શન કરાવી શકે જેણે દર્શન કરેલાં છે.

#### : 80 :

એક જ વસ્તુને વળગી રહેનારે પાતાની આસ-પાસ આખી દુનિયાને ભેળી કર્યાનું સાંભળ્યું નથી પણ નજરે જોયું છે. એવા માણસને લોકો અદ્ભુત કહે છે. કર્મવીર કહે છે, પેગ'બર કહે છે. એનાં દર્શન માટે લોકો પડાપડી કરે છે, એને માર્ગે પ્રાણ પાયરે છે ને એના પગની ધૂળને માથે ચડાવે છે.

આવા માણુસ પણ માણુસ જ છે અને છતાં તે દેવતાની શક્તિ ધરાવે છે. તે જાદુગર નથી છતાં તે માહિત કરે છે. તે પ્રભુ નથી છતાં તેનામાં પ્રભુતા જ દેખાય છે. તેનું કારણ એ છે કે તે પુરુષાર્થી છે; તે એકનિષ્ઠ છે; જે લીધું છે તેની પાછળ તે મરી ફીટે છે.

પણ જે એક લઇને છોડી દે છે, ને એમ ને એમ છોડ્યા કરે છે તે ચલિત છે. તેને સ્થિરતા આવતી નથી; અને અસ્થિરતાએ કહી કર્યાંઈ પણ કશું બળ દેખાડ્યાના દાખલા નથી.

આવા અનિશ્ચિત માણસ શ્રહારહિત છે. તે હ'મેશાં સાશ'ક છે. સ'કલ્પ-વિકલ્પથી તે ઘેરાયેલા છે. તે આંદા-લનાના ગુલામ રહે છે, અને તેથી તે ક્રિયાશક્તિમાં નખળા પડતા જાય છે.

हरेडे विचारवानुं छे डे पाते डचां छे.

# : 89 :

પેલી નાની સરખી કીડી અને મકોડી તરફ જુઓ. કેટલા ખ'ત અને ઉત્સાહથી તે ઉદ્યોગ કરે છે! એના જીવનમાં એ તરબાળ છે. ચાલા આપણે એને ના છેડીએ.

પેલી ડાળી પર ગાતું **ખુલખુલ અને ઘૃઘવતું ક**ખૂતર જુઓ. કેટલા આનંદ અને મસ્તીથી ડાેલી રહ્યાં છે! આનંદથી જીવન આખું જાણું ભરી દીધું છે. ચાલા, આપણું એને ના છેડીએ.

પેલું મંદ મધુર સમીરમાં ડાેલી રહેલું, મહાલી રહેલું વૃક્ષ જુઓ. ડાળે ડાળે, પાને પાને, ક્રૃંપળે ક્રુંપળે કેવા જીવનરસ ખીલેલાે છે! ચાલાે, આપણે એને ના છેડીએ.

પેલું નાનકડું બકરીનું બચ્ચું કેવું નાજીક કૂદા-કૂદી કરી રહ્યું છે ! એની મા અને પાતામાં જ એનું જીવન આખું આવી રહ્યું છે. ચાલાે, આપણે એને ના છેડીએ.

પેલું નવું બાળક માની ગાદમાં કેવું મીઠું હાસ્ય હસતું લપાયેલું છે! માનું માહું પૂર્ણચંદ્ર છે; માનો સ્પર્શ જાણે સંજીવની છે; માનું હાસ્ય જાણે અમૃત–ઝરણ છે. ચાલા, આપણે એને ના છેડીએ.

પેલા જુવાન ધમધમ કરતા જુવાનીના જેરે દાેડ્યો જાય છે. પેલાે ઘરડાે ઘડપણના ભારે ડગમગે છે. પેલાે તર'ગી કવિ આકાશ ભણી જોઈ જોઈને હસી રહ્યો છે. પેલા ગાંડા એ જ આકાશ સામે અટ્રહાસ્ય કરે છે. પેલો કંગાળ લાંબા હાથ કરી ભીખ માગે છે, અને પેલો તવ'ગર તેને ધૂતકારી કાઢી માં ફેરવે છે. ચાલા, ચાલા; આપણે કાઇને ના છેડીએ, આપણે કાઇને ના છેડીએ.

#### : 83 :

જીત તેઓની છે કે જેઓ નમ્ન છે અને નમે છે. જીત તેઓની છે કે જેઓ સેવા કરે છે અને સેવક રહે છે.

જીત તેઓની છે કે જેઓ ક્ષમા આપે છે ને જતું કરે છે.

જીત તેઓની છે કે જેઓ શાંતિ અને મીન સેવે છે અને શુભ ઇચ્છે છે.

#### पणु

તેઓની હાર છે કે જેઓ અભિમાની છે, જેઓ શેઠ થવા દોડે છે, જેઓ માફી આપતા નથી પણ વેર લે છે, અને જેઓ લોકોનું અને પ્રવૃત્તિઓનું અહિત ઇચ્છે છે.

#### : 83:

દિવસ ઓળખનારાઓ બહુ થાડાઓ છે. તેમાં યે આવતા દિવસ બહુ થાડાઓ ઓળખે છે. પળામાં પ3

આવતા દિવસ ઝગઝગારા મારતા હાય છે, ચળકાટ કરતા હાય છે; ઊગતા સૂર્ય જેવા તેજકિરણા નાખતા અને ચારે કાર ઉજાળતા હાય છે.

એકી, અભિમાની, ફાટેલ મગજના, જામી પડેલાે, દાઢડાદ્યો આ આવતા સૂર્યને આળખવાને બદલે ઊઠીને તેને ઝીલવાને બદલે, સૂર્ઇ રહે છે.

પછી તા દિવસ અસ્ત પામે છે; ઊગીને આથમે છે. અને આખરે અભિમાની પસ્તાય છે!

#### : 88 :

વખાણ સાંભળવાં સહેલાં છે પણ જીરવવાં મુશ્કેલ છે. એનાથી નિંદા સાંભળવી સહેલી છે અને જીરવવી પણ સહેલી છે.

માત્ર મૂરખ માથુસ જ વખાથુથી માહિત થઇ ગાફેલ બને છે. ડાહ્યો માથુસ નિંદાથી જ સદૈવ જાગૃત રહે છે.

વખાણ ઈચ્છવા જેવાં છે પણ નાતરવા જેવાં નથી. નિંદા ઇચ્છવા યાેગ્ય નથી પણ નાતરવા યાેગ્ય તાે છે જ.

# : ४4:

ઘણી વાર માણુસ ધ્યાન ખહાર જઇ ક'ઇક બાલે છે કે કરે છે.

આ ધ્યાનબહારપણું માત્ર ધ્યાનબહારપણું જ નથી; તેની પાછળ માનસિક ક્ષુષ્ધપણું છે. એકવાર ક્ષુપ્ધ થયેલ સાગર પરવા નથી કરી શકતા કે આ ક્ષુપ્ધપણાને લીધે કઇ સાદી કે કઇ ખરાબ નોકાને તે ડુબાવી દે છે, અગર ખરાબે ચડાવી દે છે.

મનને સમતાલ રાખવાની કિયા બહુ અઘરી છે. છતાં તે જ કિયા માણસને પાતાને અને અનેકને ખરાબે અથડાઇને ભાંગી જતાં બચાવી શકે છે.

# : ४६ :

રાજ મુશ્કેલીઓને જ જેનારની સામે મુશ્કેલીઓ આવ્યા જ કરે છે. રાજ ઉત્સાહ અને આશાને જેનારને ઉત્સાહ અને આશા મળે છે.

રાજ દીનતા-હીનતાની વાતો કરનારને તેનાથી ઊંચે આવી શકોતું નથી. રાજ ઉદાત્ત ભાવનાભર્યા ઉડ્ડયનમાં વિહરનારને તેના જ લાભ મળે છે.

#### : 89:

જુદી જુદી કક્ષાના માણસા અનલના જુદો જુદો અર્થ કરે છે.

વિદ્યાર્થીઓના અનલ એટલે વિદ્યાની ઉપાસના માટે તેમના હૃદયમાં પ્રગટેલ જ્ઞાનપિયાસાગ્નિ.

માતાના અનલ એટલે બાળક પ્રત્યે માતૃહૃદયમાં સચૈત થયેલ બાળપ્રેમાગ્નિની જવલ'ત જયાત. પળામાં પ્ય

પ્રેમીઓના અનલ એટલે પાતાના પ્રેમપાત્ર માટે હુદયનાં પહામાં ગૃઢ પ્રશાંત છતાં અતિ પ્રખર એવી પ્રેમાળ પ્રેમાગ્નિની શિખા.

યાગીના અનલ એટલે નિર્વિકલ્પ એવા વિરાટ સ્વરૂપના પરમ ધ્યાનરૂપી પ્રદીપ્ત કાેટિ સૂર્યોથી પણ અધિક એવા એાજસ્વી સર્વસમર્પણના અખ'ડ અને અવિસ્ત હુતાશન.

## : 86 :

નાંધપાથી ત્યારે સાચી છે કે જ્યારે નાંધનાર કાેઇ પણ જાતના પૂર્વગ્રહાે વિના નાંધ લઇ શકે.

- —ત્યારે તે સાચી છે કે જ્યારે નેાંધનાર એક પૃા પક્ષના નથી પણ તટસ્થ છે.
- —-ત્યારે તે સાચી છે કે જ્યારે તેનું દર્શન યથાર્થ છે – અર્થાત્ તેની ઇદ્રિયા શુદ્ધ છે, ચપળ છે અને કેળવાયેલી છે.
- ત્યારે તે સાચી છે કે જ્યારે તેનું મન સમભાવ-વાળું અને સમતાલ છે, અર્થાત્ તે વિવેકપૂર્ણ છે.

# : 86:

કાઇ પણ કામ બગડે ત્યારે આપણે કામ માટે દિલગીર થવાનું નથી, પણ બગાડનાર માટે દિલગીર થવાનું છે. કામને કશું નુકસાન નથી થતું; નુકસાન તા બગાડનારને થાય છે.

\* \* \*

કાઇને વિશ્વાસે કામ સાંપ્યું અને તે વિશ્વાસ અક્ળ ગયા તા તેમાં વિશ્વાસના કે વિશ્વાસ સાંપનારના દોષ નથી; દોષ વિશ્વાસના દુરુપયાગ કરનારના છે. વિશ્વાસ અને વિશ્વાસ તો સદેવ તરે જ છે; ડૂબે છે માત્ર વિશ્વાસના સંગ કરનાર.

#### : ५० :

માણુસ જો સાચે જ માણુસ થવા ઇચ્છતા હાય તા તેણું નાની બાબતાના પણ વિચાર કરવા જોઇએ.

જે માણુસ હાથી મારવામાં કે ગાય મારવામાં પાપ સમજે પણ કીડીઓ મારી નાખવામાં પાપ ન સમજે, અગર તાે કીડીઓ મરી જાય તે માટે પરવા પણ ન રાખે, તે માણુસ અહિંસાના અર્થ નથી જાણુતાે.

જે માણસ માંડું જૂઠું ન બાલે એટલે કે કાર્ટમાં જઈને એવી સાક્ષી ન પૂરે કે ખૂનીને અખૂની કહે કે નિરઅપરાધીને અપરાધી છે એમ કહે, પણ જે નાની બાબતામાં જરા જરા ખાડું બાલવું ચલાવી લે, તે માણસ સત્યના અર્થ નથી જાણતા.

જે માણુસ ઘર ફાડોને ચારી ભલે ન કરે, પણ કોઈની ચીજો ઉપાડી લે અને તે પછી આપવામાં બેદર-કારી રાખે અથવા હક્ક વિના તે વાપર્યા કરે, અને તે ચારી છે એમ ન સમજે, તે અજ્ઞેયના અર્થ નથી જાણતા.

જે માણુસ માેટી લાંચ નથી ખાતા પણ નાની નાની ખાબતમાં મૂળા-માેઘરી જેટલી લાંચ તાે ચલાવી લે છે, અથવા તા એવી નાની ખાબતમાં હવે શું છે એમ કહે છે, તે પણ લાંચિયા જ છે.

આમ જે માણુસ નાની આખતામાં ગાફેલ રહે કે નાની આખતાને અવગણે, તે માણુસાઇની દૃષ્ટિએ તો માટા ચાર, માટા લાંચિયા ને માટા જૂઠાબાલા જેવા જ છે. ફરક એટલા છે કે તે એટલા દુર્બળ છે કે નાની ચારી, નાનું જૂઠાણું, નાની લાંચથી તે સંતોષ પામે છે; ને વધારે ક્ષુદ્ર અને પાપી છે તેની ખાતરી આપે છે.

## : 49 :

સભ્યતા, સ'સ્કારિતા, મર્યાદા, સ'યમ એ જોઇએ, એ જોઇએ, એમ કરતાં કરતાં ક્યાંઇક આપણે બહિર્મુખતા તરફ ન ઘસડાઇએ, એ વિચાર આપણે જાગ્રત રાખીએ.

સ્વાભાવિકતા, ખુલ્લાદિલપણું, એ જોઇએ, એ જોઇએ, એમ કરતાં કરતાં કયાંઇક આપણું સ્વચ્છંદ તરફ ન ઘસ ડાઇએ, એ વિચાર જાગ્રત રાખીએ.

## : ५२ :

આપણે એમ માનીએ છીએ કે આપણે બીજાના દાેષા જોઈ શકીએ છીએ, પણ બીજાઓ આપણા દાેષા कोઈ शक्ता ज निं छोय.

આ માન્યતા ભૂલ ભરેલી છે. જેઓ બીજાના દોષો જુએ છે તેમના પાતાનામાં જ તેવા દોષા હાય છે.

ડાહ્યા માણુસાએ પાતાનું માં પાતાની આરસીમાં રાજ જોવું. પાતાના અંતઃકરણમાં જ પાતાના દાષા જોવા અને પાતાની જ ભૂલ સુધારી નાખવી.

\* \* \*

આપણને એમ થાય છે કે "પેલી એન નથી કરતી ને હું શા માટે કરું?" આમ વિચારનાર પોતે જ પોતાને નુકસાન કરે છે. બીજાએ પોતાની કરજ અદા કરે છે કે નહિ તેવા સારા માણસે વિચાર કરવાના નથી. દરેક માણસ પાતાનું કામ બરાબર કરે તા સોનું કામ થઇ રહેશે. કાઇએ કાઇની નિંદા ન કરવી અને કાઇએ કાઇની ચાડી પણ ન ખાવી. સૌએ પાતપાતાનું કામ કરવું એમાં જ સુખના માર્ગ છે.

ઘડી ઘડીમાં જેઓનું માં ચડે છે તેઓ ઘુવડ જેવા લાગે છે. તે માં કાઇને જોવું ગમતું નથી. તેના મિત્ર કાેેે ઘાય ? તેની પાસે આવીને મીઠી મીઠી વાતા કાેેે કરે ? પણ જે સદાય પ્રસન્ન છે અને હસે છે, તેની સુવાસ ગુલાળના કૂલની સુવાસ જેમ ફેલાય છે. તેની સુગ'ધથી સૌ તેની પાસે આવે છે ને આન'દ લ્'ટે છે. સૌને સુખ

46

પળામાં

થાય છે અને સૌના દિવસા આનં દમાં વીતી જાય છે.

જેઓ કાઇને ખબર ન પહે તેમ સારા કાયદાને ભંગ કરે છે, કાઇનું કંઇ બગાઉ છે, તેઓ ચાર છે. રાત્રે ઊઠીને કાઈની ચીજ ઉપાડી જાય તે જ ચાર એમ નથી- કામની ચારી કરે તે ચાર; સારું કરવાની ચારી કરે તે પણ ચાર; છુપાવે તે પણ ચાર; આળસ કરે તે કામના ચાર એટલે તે પણ ચાર; જૂઠું બાલે તે સત્યના ચાર એટલે તે પણ ચાર; કાયદા ભાંગે તે કાયદાના ચાર એટલે તે પણ ચાર; અભ્યાસ ન કરે તે વિદ્યાના ચાર એટલે તે પણ ચાર; આભ્યાસ ન કરે તે વિદ્યાના ચાર એટલે તે પણ ચાર; આપણે ચાર થવું ન એઇએ.

આપણે સુગ'ઇ તરફ નાક રાખવું સારું કે દુર્ગ'ઇ તરફ ? આપણા ભેળાં જે ખધા હાય તેમાંથી જેઓની પાસેથી શીખવાનું છે તેમની પાસેથી શીખવાનું મથી તેમના તે સારું કે જેમની પાસેથી કશું શીખવાનું નથી તેમના સંગાય કરવા સારા ? આપણે તેઓની મૈત્રી શાધવી જોઈએ કે જેઓ આપણને કંઈ ઊંચે લઇ જવા શક્તિમાન છે. આપણે તેમની મેત્રી ન શાધીએ કે જેઓ આપણને કંઇ ઊંચે લઇ જઈ શકે તેટલા હાશિયાર નથી.

## : ५३ :

પ્રદર્શનવૃત્તિ તેા દરેકમાં હાય જ છે; પશુમાં પણ હાય અને માણસમાં પણ હાય, છતાં માણસામાં છોકરા-છોકરોએ સામે વહુ અને ધણી લાવી ને આજે જે કેળવણી આપવામાં આવે છે, તેમાં માળાપા સીધી રીતે બન્નેને વેશ્યાવૃત્તિમાં જ ઉતારે છે. એથી વિકાસ પોતાને માટે જ છે અને પોતાનો જ વિકાસ કરવા જોઇએ એવું લુલાવી દેવામાં આવે છે. અને પશુથી અધમ દશામાં લઈ જવામાં આવે છે.

પશુની વાત તો પછી, પણ માણસની પ્રદર્શનવૃત્તિ જો જીવનવિકાસ માટે ન કરવામાં આવે, તો ખરેખર એ ઉઘાડી રીતે વ્યભિચાર સેવવામાં આવે છે.

# : ५४ :

માત્ર વેશ્યાઓ જ વેશ્યાવૃત્તિ કરે છે એમ ન કહેવાય. ઘણી જાતની વેશ્યાવૃત્તિઓ રહેલી છે. આજે આપણે બાળકાને નાનપણથી ઇનામ અને લાલચા આપી નચાવીએ છીએ, કુદાવીએ છીએ, એમાં આપણે એમને અધમ દશામાં ઘસડી જઇએ છીએ અને એક જાતની વેશ્યાવૃત્તિમાં લઈ જઇએ છીએ.

શાળાઓમાં મહેમાના સામે ગાવાનું પ્રદર્શન કર-વામાં આવે છે અને સામાને રાજી કરવા, ખુશી રાખવા ઉપરી અધિકારીઓને પણ બતાવવામાં આવે છે, તે પ્રદર્શનવૃત્તિ છે, અને તે એક જાતની વેશ્યાવૃત્તિ જ છે.

તે છોકરી-છોકરાએ લાેટ લેખાય છે જેમનામાં પ્રદર્શનવૃત્તિ એા**છી** છે; તે છાેકરા-છાેકરી ઉપર માણસાે પળામાં ૬૧

વધારે માેહે છે જેઓ પાતાનું પ્રદર્શન સારી રીતે કરી શકે છે.

#### ः ५५ :

કૃત્રિમ ઉત્સાહના નશામાં થયેલાં સર્જના કાંઈ ખરાં સર્જના નથી. અ'તરમાંથી વેગ આવે અને અ'તર-ને જ જાણું કે હળવું કરવા અથવા વ્યક્ત કરવા અંતર જ પ્રગટ થઈ જાય, તેનું નામ સજર્ન. પછી તે કાવ્ય દ્વારા કે સંગીત દ્વારા કે ગમે તે લલિતકલા દ્વારા હોય.

સર્જન સ્વાત'ત્ર્યમાં છે. સર્જન સ્વય'સ્ફૂર્તિમાં હોય, સર્જન સ્વાનુભવમાંથી હોય, સર્જન આત્મસાક્ષાત્કાર અથે હોય, ત્યારે જ એ સર્જન સારુ કહેવાય.

# વિશ્રામ ચાથા

# Ela Roje & Per Charage quis phones de ser

હું નાના શરીરમાં રહેલ મહાન આત્માનું પળ પળે દશ'ન કરું છું. એ અદ્દભુત દર્શન જ મને બાળકાના હક્કો માટે જીવવા અને મરવા પ્રેરે છે.

બાળક એક નાજુક ય'ત્ર છે. જેમ નાજુક ય'ત્રને સ'ભાળીને કામ કરીએ છીએ, તેવી જ રીતે આપણા નાજુક ય'ત્ર બાળક સાથે આપણે સ'ભાળીને કામ કરીએ.

બાળકા આપણું પરમ ધન છે, આપણા વારસા છે, ભાવી પેઢી છે.

બાળકા એ પ્રકુલ્લિત બાગ છે. તેને જેમ વિકસા-વશા તેમ તે વિકસશે.

#### : ? :

જે લેટની કોઇ સામે યન જુએ તે લેટ મારે મન મહામૂલ્યવાન છે. ભલે તે ભેટ રત્નજડિત શૃંગાર નથી, ભલે તે ભેટ દૂર દૂરના અદ્ભુત દેશાથી મંગાવેલી કારીગરીની નથી, ભલે તે ભેટ અતિશ્રમે ઉપજાવેલી ચમત્કૃતિ નથી, ભલે તે ભેટ ઉપર પ્રેમકાવ્યની સુપંક્તિએા નથી છતાં પણ એ ભેટ મારે મન મહામૂલ્યવાન છે.

- કારણ કે તે લેટ મને કાેઇ રાજાએ નથી આપેલી, પણ રાજાના રાજા આળરાજાએ આપેલી છે.
- —કારણ કે તે ભેટ મને કાઇ પ્રેમીએ આપેલી નથી પણ પ્રેમીઓના પ્રેમકેન્દ્ર બાળકે આપેલી છે.
- —કારણકે તે લેટ મને કાેઈ ધનવાને આપેલી નથી પણ તે મને એણે આપેલી છે, જે જગતનું પરમ ધન છે.
- —કારણકે તે ભેટ મને સમૃદ્ધિના નિષ્કર્ષ રૂપ મહામણિની નથી પણ એક મેલા કાગળના ટુકડાની છે.
- કારણકે તે ભેટ અદ્દભુત રમ્ય ચિત્રકારની ભવ્ય પીંછીની કલાકૃતિની નથી પણ ત્રિકાેેેેેેેેે અ'દર પેન્સિલથી પૂરેલા ર'ગબેર'ી લીટાની છે.

તે મને તેંગુ આપી છે જે મને ઓળખે છે, અને જે મારામાં પ્રવેશી શકે છે ને જેનામાં હું પ્રવેશી શકું છું.

#### : 3 :

દેવાના આન'દ આળકના હાસ્યમાં છે. દેવોની નિર્દોષતા બાળકની આંખોમાં છે. દેવાની પ્રસન્નતા બાળકના ગાલાની લાલીમાં છે. દેવાની પ્રભા બાળકની મુખકાંતિમાં છે. બાળકા પૃથ્વી ઉપરના દેવા છે. અને તેમનું દૈવત છે.

#### : 8:

- તું બાળકના હાેઠ ઉપરના હાસ્યને જો અને એમાં તું ઇશ્વરની પ્રસન્નતા શાધ.
- તું બાળકના ગાલ ઉપરની લાલીને જો અને એમાં તું કુદરતની ખુશનુમા શાધ
- તું બાળકની કીકીનાં તેજકિરણા જો અને એમાં તું દૈવી પ્રકાશને શાેધ.
- તું બાળકના ખડખડાટ હાસ્યને સાંભળ અને એમાં વિરાટના અટ્ટહાસ્યને શાધ.
- તું બાળકના અવિરત થનગનાટને જો અને એમાં તું નટરાજના નૃત્યને શાેધ.

#### : 4:

કલ્પના કરા કે જગત આળક વિનાનું છે.
કેટલું એ ભયંકર વેરાન જેવું લાગશે ?
કલ્પના કરા કે માળાપો બાળકા વિનાનાં છે.
કેટલાં એ ભૂંડાંભૂખ અને ભૂખડાં દેખાશે ?
કલ્પના કરા કે ઘરા બાળકો વિનાનાં છે
કેટલાં તે સ્મશાન જેવાં સૂમસામ લાગશે ?
કલ્પના કરા કે શાળાએ બાળકા વિનાની છે.
કેટલી તે બિહામણી ને વરવી લાગશે ?
કલ્પના કરા કે બાગબગીચા બાળકો વિનાના છે.
કેટલા તે ઝાંખા અને અટૂલા લાગશે ?
કલ્પના તો કરી જુઓ,
બાળકા વિનાનું બધું કેવું લાગશે ?

# : 5:

આશ્ચર્યની વાત છે કે હું મટી તું બની ગઇ છું.
તારા નૃત્યમાં મારા પ્રાથ્ નાચે છે.
તારા હાસ્યમાં મારું હૃદય હસે છે.
તારી વાણીમાં મારું અંતર બાેલે છે.
તારી આંખમાં મારું તેજ ઝગે છે.
તારા થનગનાટમાં મારા કાેડ ફૂદે છે.
તારા હાેલનમાં મારું મન ઝૂલે છે.

તારા જીવનપ્રવાહમાં મારુંનાવ ચાલે છે. આશ્ચર્યની વાત છે કે હું મટી ગઇ તું ખની ગઈ છું!

#### : 0:

એને ખખરન હતી, બાળક એટલે શું. એને ખખરન હતી, એના પ્રેમ એટલે શું. એને ખખરન હતી, એની મીઠાશ એટલે શું.

> પણ એક વાર એને ખબર પડી. પરમેશ્વરે એક બાળક દીધું.

એને ખબર પડી બાળક એટલે શું, પ્રેમ એટલે શું, અને મીઠાશ એટલું શું.

પહેલાં કહેતી હતી કે એની મને ખબર છે; હવે કહી શકતી નથી કે એની મને ખબર નથી!

#### : 0:

ઘડીભર રાજકારી પ્રપંચ છોડી દે ને તારા બાળક સાથે રમ. ઘડીભર વકીલી કાવાદાવા છોડી દે ને તારા બાળક સાથે રમ. ઘડીભર વેપારની ગડમથલ છોડી દે ને તારા બાળક સાથે રમ. ઘડીભર કાવ્ય-સંગીતને છેાડી દે

ને તારા બાળક સાથે રસ.

ઘડીભર ભાઇ બંધ મિત્રોને છોડી દે ને તારા બાળક સાથે રમ.

ઘડીભર પ્રભુભજનને પણ છોડી દે ને તારા બાળક સાથે રમ.

ઘડીભર જીવન સમગ્ર વીસરી **જા** ને તારા ખાળક સાથે રમ

ઘડીભર ગડમથલિયા જગતને ફેંકી દે ને તારા આળક સાથે રમ.

#### : 6:

બાળકના પિતા બાળક પ્રત્યે **લક્ષ ન આ**પે <mark>તાે</mark> ફિકરના કરતી.

જેટલી હું માતા છું તેટલા જ એ પિતા છે, એ દલીલ ના કરતી.

સમાન હકકે એણે પણ બાળકને સંભાળવું જોઇએ એવું પણ ના વિચારતી.

એવું પણ ના વિચારતી કે આના કરતાં પુરુષ થઈ હોત છેા કેવું સારું ?

અને એવું પણ ન ઇચ્છતી કે બાળક વિનાના રહેવું કેટલું સારું ?

મા ! આવા વિચારભ્રમથી, આવી વિચારવિકૃતિથી તારું અંતર ન અલડાવતી.

જોજે, તારી સહજ સરલ પ્રકૃતિને અસરલ ખુદ્ધિ ના દોરે.

ચેતજે, તારા માતૃપદને સમાન હક્કવાદ કહુષિત ના કરે.

અને એ ભય'કર વિચારને ભૂતાવળ સમજજે કે જે વિચાર તને તારા આત્મદર્શનની આડે આવે.

માતા થવું એ, મા ! આત્મદર્શનના એક અદ્ભુત રમ્ય અનુભવ છે.

એ યે વળી ભયંકર વિચારસરણી છે કે જે તને નીચી કક્ષાના જીવાત્મા થવાની ઝંખના કરાવે છે.

સ્ત્રી અને પુરુષ બેમાં ઊચી કક્ષાના જીવ તું છે. બુદ્ધિ અને બળથી ચડિયાતી વસ્તુએા પ્રેમ અને સૌ દર્ય છે.

પ્રવૃત્તિ અને સમૃદ્ધિથી ચડિયાતી વસ્તુઓ શાંતિ અને ત્યાગ છે.

એ એટલા માટે માતૃત્વના દ્રોહી છે કે એ અપૂર્વ સુખથી તે અજાહ્યું છે. એના દ્રેષ ના ઘટે; એની અરાબરી પહ્યુ ના ઘટે; એની તા દયા ખાવી ઘટે!

#### : 90 :

તમે ફક્ત તમારાં પાતાનાં જ બાળકાના વિચાર ના કરા. જ્યાં સુધી તમારા પાડાશીનાં, તમારા ગામનાં, તમારા દેશનાં, અને સમગ્ર જનતાનાં બાળકાની સ્થિતિ પળામાં ૬૯

સુધરી નથી ત્યાં સુધી ગમે તેટલી મહેનત કરશા તા પણ તમારા બાળકને સાચું સુખ, સાચી સંપત્તિ અને સાચું જીવન મળવાનું નથી.

જ્યારે તમે તમારા બાળકના વિચાર કરા ત્યારે તે સમગ્ર જનતાનાં બાળકાની દર્શિએ કરા.

એથી યે વધારે સારું તો એ છે કે તમે સૌનાં આળકાના જ વિચાર કરાે. સૌનાં આળકામાં તમારું આળક તાે આવી જ જાય છે.

# : 99 :

આજના દિવસ ઘણા જ રમણીય છે. આકાશ કેટલું બધું ચાપ્પું છે? માણસાના ચહેરા કેટલા બધા પ્રકુલ્લ છે? આજનું સંગીત મધુર થશે બાળકા એકા- ગતાથી કામે લાગશે. આજના દિવસ સુંદર ભાસશે. પરંતુ આજે મારું માથું દુઃખે છે; પીડાને લીધે કામમાં ધ્યાન નથી; મને પાતાને એકને મજા નથી; માં મ્લાન દીસે છે. પણ તેથી આકાશને શું? માણસાને શું? બાળકાને શું?

#### : 92 :

મિલકતને સંરક્ષનારાઓ! તમે સમજતા કેમ નથી કે મિલકત એ શક્તિ નથી? મિલકત એ લાકડું, પથ્થરા, લાહું અને કાલસા છે. એ લાકડું, પથ્થર, પાણી ને કાલસામાં ચેતના જગાડનાર ચેતન વિના બધાં કેવળ જડ છે. મિલકતને વળગનારાઓ આત્માને છેાડીને દેહને વળગનારાઓ છે. કેળવણીમાં મકાનને મહત્ત્વનું ગણના-રાઓ કેળવણી કરતાં મકાનની કિંમત વધારે સમજતા હશે. કેળવણીના જડવાદીઓ મકાનની ઉપાસના કરે છે; જડવાદ સાથે તેમના પણ નાશ સંભવે છે. મિલકત સાધન છે, ભયંકર સાધન છે; વાપરનાર ઘણી વાર તેનાથી જ મરે છે!

# : 93:

શકચતા મળે તો હું સાનાના મકાનમાં કેળવણી આપું. પણ ખર્ચાળપણું એ જીવન માટે ઉપાધીર્પ છે એ સિદ્ધાંતથી, અને મારા અંગત અનુભવથી, હું કેળવણીને જીવન સાથે એાતપ્રાત કરીને એાછામાં એાછા ખર્ચે ચલાવવામાં માનું છું.

બાકી તો જે માણુસા કે પ્રજા કેળવણી ખર્ચાળ છે એમ કહે છે, તે માણુસા પ્રાણઘાતક છે. એ પ્રજાને અઘરણી, લગ્ન, દા'ડા, માટર, ગાડીઘાડા, વાડીવજીફા અને માજશાખનાં સાધના ખર્ચાળ નથી લાગતાં પણ કેળવણી કે જે એક જ અચવાના માર્ગ રહ્યો છે તે ખર્ચાળ લાગે છે! સમાજને જીવન માંઘું અને ખર્ચાળ રાખવું છે, પણ કેળવણીને સાંઘી રાખવી છે; એના અર્થ એ કે એમને કેળવણીના નાશ જોઇએ છે!

ગામડામાં પણ પટેલા અને બીજાએા અઘરણી, દા'ડા

99

અને એવા બીજા ખર્ચા કર્યા નથી કરતા ? ગામડામાં કેળવણી માંઘી પહે છે એમ કહેનારા બધા ખાટા છે. કાર્ટમાં ખર્ચવાના પૈસા એમને મળે છે, ત્રણ ત્રણ વખત ઘરઘવાના પૈસા મળે છે; પણ છાકરાઓ માટે દૃદાપેટી લાવવાનું ખર્ચ માંઘું પહે છે! એના અર્થ પણ એમ જ છે કે એમને કેળવણી જોઈતી નથી; એની એમને જરૂર નથી; એનો એમને નાશ કરવા છે!

#### : 98 :

ગંદી શાળા માટે શિક્ષક ને પટાવાળો અપાવીએ તે ઉપાય સાચા ?

ગંદી શાળાને જાતે જઇને રાજ ને રાજ સાફ કરી આવીએ તે ઉપાય સાચા ?

ગંદી શાળા બાળકાને વાળતાં શીખવીએ તે ઉપાય સાચો ?

ગ'દી શાળામાં આળકાેને માેકલવાં નહિ એમ સમ-જાવીએ તે ઉપાય સાચા ?

ગંદી શાળામાં શિક્ષક ભણાવે નહિ તે સાચો ?

ગ'દી શાળામાં બાળકાેને પેસવા જ ન દેવાં અને બારણાં આગળ ચાેકી કરવી એ ઉપાય સાચાે ?

ગ'કી શાળાના નાશ કરીએ તે ઉપાય સાચા ? કયા ઉપાય સાચા ?

# : १५ :

જયારે કાઈ પેડાના નાયક જ ખૂટેલ બને છે ત્યારે જ આખું પેડું ખૂટેલ બને છે.

જયારે કાેઇ ટાેળાના આગેવાન જ પ્રપ'ચી અની જાય છેત્યારે તેની ટાેળા પ્રપ'ચી જ અને છે.

જયારે કાઇ અમલદારાના ઉપરી લાંચિયા થાય છે ત્યારે જ તેની નીચેના અમલદારા તેના જેવા થાય છે.

જ્યારે કાેંઇ મહારાજ જ ઢાંગી ને પાખ'ડી થાય છે ત્યારે તેના ભક્તો પણ એવા નીવડે છે.

જયારે કેળવણીકારા જ પ્રપંચી, દ'લી, ખટપટી અને સ્વાર્થી ખને છે ત્યારે તેના વિદ્યાર્થીઓમાં તેની અસર ઊતરે જ છે.

# : 98 :

આપણાં શિક્ષક-ભાઇઓને તથા શિક્ષિકા-ખહેનાને હું અત્યારે તો એટલું જ કહીશ કે દુનિયાની ચડતી અને પડતીના આધાર દુનિયા શરૂ થઈ ત્યારથી તે અત્યાર સુધીમાં માત્ર શિક્ષકો ઉપર જ રહેલા છે. જ્યારે જ્યારે શિક્ષકો પાતાના પવિત્ર કાર્યને વક્ષાદાર રહ્યા છે ત્યારે ત્યારે દુનિયા આગળ વધી છે, અને જ્યાર જ્યારે તેઓ તેને બેવફા નીવડ્યા છે ત્યારે દુનિયા પાછળ હઠી છે. શિક્ષકો જ્યારે સત્તા અને મૂડી તળે દળાઈને

પળામાં ૭૩

પાતાનું વ્યક્તિત્વ નબળું પડવા દે છે ત્યારે પ્રગતિનાં પગલાં પાછાં હઠે છે, અને જ્યારે તેઓ એ બે શક્તિઓની સામે ઊભા રહીને તેને હઠાવે છે ત્યારે પ્રગતિના પેગામ આગળ વધે છે.

#### : 90:

રાજાઓ લડશે તો તેઓ રાજ્યોને પાયમાલ કરશે. ધર્માચાર્યો લડશે તો તેઓ ધર્મને પાયમાલ કરશે. વેપારીઓ લડશે તો તેઓ લક્ષ્મીને પાયમાલ કરશે. અને શિક્ષકા અને કેળવણીકારા લડશે તો તેઓ વિદ્યાને અને વિદ્યાર્થીઓને પાયમાલ કરશે!

# : 96:

એવી રીતે કાઇ પણ સત્તા નહિ ચાલી શકે કે જે સત્તા પાતે સત્તા નથી તેમ દેખાડવા છતાં વધારે ને વધારે સત્તા ભાગવવાના લાભ રાખે છે.

એવી રીતે કાેઇ પણ ધર્મ નહિ ચાલી શકે કે જે ધર્મ, પાતે ઉદાર છે એમ દેખાડવા છતાં વધારે ને વધારે સ'કુચિત રહે છે અને સ'કુચિતતા દાખવે છે.

એવી રીતે કાઇ પણ શિક્ષક નહિ નભી શકે કે જે શિક્ષક પાતે વિદ્યાર્થીઓને સ્વાત'ત્ર્ય આપે છે એવા દેખાવ કરે છે, છતાં હર ઘડીએ તે વિદ્યાર્થીઓનું સ્વાત'ત્ર્ય લીધા જ કરે છે.

#### : 96:

દિવસમાં ફક્ત પાંચ જ મિનિટ વિચાર કરી જુઓ— ધારા કે આપણા ઉપરીઓ બાળકા જ છે અને આપણે તેના આગ્રાંકિતા છીએ, તા ?

ધારા કે બાળકા જ આપણા જીવન માટેના કાય<mark>દા</mark> ઘડનારાં છે અને આપણે તાે ફક્ત મૂંગે માઢે તેના અમલ જ કરવાના છે, તાે ?

ધારા કે આળકા જ આપણને ભણાવવા એઠાં છે, આપણને રમાડે છે, આપણને હરવાક્રવા લઈ જાય છે, અને આપણે તેા તેઓ કહે તેમ જ કરવાનું છે, તાે ?

દિવસમાં ફક્ત પાંચ જ મિનિટ આવા વિચાર તમે કરી જુઓ.

# : 20:

બાળકોને અંદર અંદર ચાહવા દ્યો. તમે તેમની નિર્દોષ રમતા વચ્ચે ના આવા. તેમનામાં તમારા દાષ ના આરોપો. તમે જાણતા નથી કે તમે બાળકોની પણ અદેખાઇ કરી શકા છા. તમને ખબર નથી કે તેમના નિર્દોષ આનંદ તમે સહી શકતાં નથી. તમને કલ્પના પણ નહિ હોય કે તમારા દાષો તેમનામાં આરોપ્યા વિના તમને સંતાષ થતા નથી.

#### : 29:

તમને લાગતું હોય કે બાળકાને મારવાથી તેઓ સુધરશે તો તમે એક વાર નહિ પણ અનેક વાર તેમને મારી જુઓ. વાર'વાર મારવાથી પણ જો તેઓ સુધરે નહિ તો તમારે પોતે જ સુધરવું પડશે. એટલું જ નહિ પણ તમારે તમારા કૃત્ય માટે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું પડશે; એટલું જ નહિ પણ જેણે તમને બાળકા આપ્યાં છે તેને તમારે જવાળ આપવા પડશે.

આ બધું કરવાની હિંમત અને શક્તિ હોય તા જ તમે બાળકા ઉપર તમારા નાદાન હાથ ઉપાડજો.

# : 22 :

જે બાળકને મારવું તે નિર્જળતાની નિશાની છે, તા તેને લાલચ આપવી એ અધમતાની નિશાની છે.

જે બાળકને મારવું તે બાયલાપણું સૂચવે છે, તો તેને લાલચ આપવી એ લાંચિયાપણું સૂચવે છે.

જે બાળકને મારવું તે રાક્ષસપણું દર્શાવે છે, તો તેને લાલચ આપવી એ દુષ્ટ પ્રલાભન દર્શાવે છે.

જે બાળકને મારવું તે એક ગુન્હાહિત કૃત્ય છે, તાે તેને લાલચ આપવી તે ભયંકર ગુન્હાહિત કૃત્ય છે.

જો બાળકને મારવું એ અત્યાચાર છે, તાે તેને લાલચ આપવી તે અપહરણ છે. જો બાળકને મારલું એ જુલમ છે, તાે તેને લાલચ આપવી તે શરાબ છે.

# : 23 :

તમે આખી દુનિયાને ઠગી શકશા. પણ તમારા આળકને ઠગી શકશા નહિ.

તમે આખી દુનિયાને બનાવી શકશાે પણ તમારા બાળકને બનાવી શકશાે નહિ.

તમેં આખી દુનિયાને આંજી શકશા પણ તમારા ખાળકને આંજી શકશા નહિ.

તમે તમારું ચારિત્ર્ય ઈશ્વરથી યે છૂપું રાખી શકશા પણ તમારા બાળકથી છૂપું રાખી શકશા નહિ.

તમે તમારું હૃદય સ્ત્રીથી પણ ઢાંકી શકશા પણ તમારા બાળકથી ઢાંકી શકશા નહિ.

કુદરતે એમને કાેેે જાેે કેવી યે શક્તિ આપી છે કે તેઓ તમને જાણી જ જવાનાં છે.

ખેલાશક, તેઓ તરત જ સમજી જાય છે કે— આપણી આંખમાં અમૃત છે કે ઝેર છે; આપણી વાણીમાં કડવાશ છે કે મીઠાશ છે; આપણા અવાજમાં હુકમ છે કે વિનતિ છે; આપણા સ્પર્શમાં કામળતા છે કે કર્કશતા છે; આપણી હિલચાલમાં રૂવાબ છે કે સૌન્દર્થ છે; આપણા અ'તરમાં શાંતિ છે કે અશાંતિ છે; પળોમાં ૭૭

આપણા મનમાં આદર છે કે અનાદર છે; બાળકો એ બધું યે તુરત જ સમજી જાય છે.

કુદરતે એમને કેાણ જાણે કઈ શક્તિ આપી છે કે તેઓ આપણને તુરત સમજ જાય છે.

#### : 38 :

तमने मारे तो तमे अखेले,

पिताल ! तमे सिपार्ध नथी.

तमने सास्य आपे तो अखेले,

पिताल ! तमे सांय अवडावनार नथी

तमारा ७पर घूरडे तो अखेले,

पिताल ! तमे सिंख डे बाद नथी.

तमारा ७पर यिडाय तो अखेले,

पिताल ! तमे शाढुडी डे बांहरा नथी.

तमारा ७पर डेाणा डाढे तो डखेले,

पिताल ! तमे शीमरी डे द्युवड नथी.

तमारा ७पर भिलाय ते। अखेले,

पिताल ! तमे डीमरी डे द्युवड नथी.

तमारा ७पर भिलाय ते। अखेले,

पिताल ! तमे डादिया डे भिसाडा नथी.

#### : २५ :

બાળકાને ઉછેરવા માટે મા અને બાપ બ'ને સરખાં જવાબદાર છે.

ખાપે ખાળકને ઉછેરવાના બાજો એકલી મા ઉપર

મૂકી દઈ ને ભારે પાપ કર્યું છે. સૂક્ષ્મ રીતે જોનારને જણાશે કે બાળક વૃદ્ધ થાય છે ત્યાં સુધી પણ માતાને ચાહતું રહ્યું છે જ્યારે બાપને ધિક્કારતું રહ્યું છે!

પાતાનું બાળક પાતાને ન ચાહે એથી વધારે આપત્તિ કઈ ?

પાતાનું આળક પાતાને ચાહે એથી વધારે ઉચ્ચ લહાવા કરા ?

# ः २६ : ।

મે' તેને જેરથી કહ્યું અને તેણે યને જેરથી જવાબ આપ્યા.

મે' તેને તપીને કહ્યું અને તેણે મને તપીને જવાબ આપ્યા.

મેં તેને મધુર મીઠા મંદ્ર સ્મિત સાથે નરમ વાણીથી કહ્યું અને તેણે મને હસીને નમ્રપણે જવાબ આપ્યા

હું ગાળાગાળી કરનાર લાકા વચ્ચે ઊભા રહ્યો અને મારામાં તેનું પ્રતિબિંબ પડ્યું.

હું કુચેષ્ટા કરનારાએાની કુચેષ્ટા જેવા માટે માત્ર ઊભાે રહ્યો, તાપણ મારામાં તેનું પ્રતિબિંબ પડ્યું.

હું સંતાની સમીપ જઇને ફક્ત ઊભો જ રહ્યો અને મારામાં સંતપણાનું પ્રતિબિંબ પડ્યું.

સુગ'ધી કૂલા મારામાં રહેલ સુગ'ધને ખહાર આણે છે. દુર્ગ'ધનું વાતાવરણ મને દુર્ગ'ધમાં ખે'ચે છે. ક્રોધના

90

વાતાવરણમાં હું ક્રોધી બન્યાે છું. શાંતિના વાતાવરણમાં મે' શાંતિ અનુ સવી છે. ઉદાત્તતાના વાતાવરણમાં ઉદાત્ત-પણાના જન્મ થયાે છે.

હું જે છું તે જ છું, અને જુદું જુદું વાતાવરણ અરીસા બની મને મારું દર્શન કરાવે છે.

# : 20:

જયારે શેઠ શિક્ષકને શિક્ષકને બદલે નાેકર કે મે'તાજ તરીકે રાખે છે ત્યારે શિક્ષકનું સ્વમાન હણાય છે, અને શિક્ષક એક અથવા બીજી રીતે શેઠનું અપમાન શાય તેમ વતે છે.

ત્યારે શિક્ષક શેઠના છોકરાને મે'તાજી કે નાેકર જ સમજીને તેને ભણાવવામાં બેદરકાર રહે છે, અને જે શીખવે છે તે નકામું જાય તેવું શીખવે છે.

ત્યારે છોકરાએા શિક્ષક પ્રત્યે તાેછડાઇથી વર્તવા માંડે છે, અને તેથી શિક્ષકના પ્રેમ છોકરાએા ઉપર વધતાે નથી પણ ઘટે છે; તેથી તે ખરી વિદ્યા બતાવતાે નથી.

ત્યારે શેઠાણીના તુંકારાથી કે તાેછડાઇથી શિક્ષક છોકરાએા આગળ તેની માની નિંદા કરે છે, તેનાં અને શેઠનાં છિદ્રો શાેધે છે અને માબાપને હલકાં પાંડે છે.

શેઠે નાકરી માટે નાકર રાખવા, રસાઈ કરવા માટે રસાયા રાખવા અને માત્ર શિક્ષણકાર્ય માટે જ શિક્ષકને રાખવા.

# : 26:

દુનિયા પ્રત્યેક પળે પાતાના ઇતિહાસ રચી રહી છે. સૃષ્ટિની ભોગાલિક પરિસ્થિતિ પ્રત્યેક ક્ષણે ખદલાતી રહે છે. કેટલાં યે વર્ષો પછી એની નોંધા ઇતિહાસ અને ભૂગાળ ખને છે. એ જૂના ઇતિહાસ અને ખની ગયેલી ભૂગાળ કરતાં વર્તમાન અને ખનતી ભૂગાળ જે શિક્ષક અગર માખાપ પાતાના ખાળકને ભણાવે છે, તે જ તેના સાચો ગુરુ છે.

# : २ :

હું તા માત્ર એ જિનમાં જેવા કાલસા નાખનારા હાય તેવા કાલસા નાખનારા છું. તમે વિદ્યાર્થીઓ કાલસાઓ છા; તમારામાં અગ્નિ ભારેલા છે. હું તા ચિનગારી મૃકું છું: સળગવાનું કામ તમારું છે. તમે તમારામાં રહેલ અગ્નિને ઓળખશા નહિ, ચિનગારીને ઝીલશા નહિ તા તમે અહ્સળગ્યા રહેશા; પછી મને ઠપકા ના આપશા.

હું તો વરસાદ જેમ મારાં વચનાથી વરસીશ, પણ ઝીલનારાં તમે છાં. તમે તમારું પાત્ર અવળું રાખીને જો ઊભાં રહેશા તા તેમાં એક પણ છાંટા નહિ પડે. વરસી વરસીને હું ચાલ્યા જાઉં પછા તમે એમ ના કહેતાં કે અમે તા કારાં રહ્યાં!

#### : 30 :

કહેવત છે કે ''હીરા જોઇએ કસી, ને મા<mark>ણસ</mark> જોઇએ વસી."

આપણું બાળકા સાથે છેલ્લા પ્રવાસમાં વસ્યાં આપણું એકબીજા સાથે પણ વસ્યાં. આપણું અધ્યાપકા સાથે પણ વસ્યાં. આપણું વિદ્યાર્થીઓ સાથે પણ વસ્યાં.

આપણે રસાયા, નાકરા, વગેરે સાથે પણ વસ્યાં. કહેશા કે હીરાના પરીક્ષા કેવી થઈ?

#### : 39 :

ભણવું અને ભણાવવું જાણીએ, તાે અનુભવીએ કે આ એક માંઘું લહાણું છે એવી ધન્ય પળા સમજ-નારાંઓ જીવનના ઊંડા રહસ્યને પામી શક્યાં છે.

બાળકાના સહવાસ એટલે ખુશ્બાલયાં બાગના સહ-વાસ. છતાં ઘણાં માણસા બાળકા વચ્ચે, તેમની સાથે આનંદ નથી લઇ શકતાં. તેઓ ખુશ્બા માટે સરજાયાં જ નથી

#### : 32 :

જીવનની તે પળા ધન્ય છે કે જે પળા વિદ્યાર્થી-અવસ્થાની છે.

આ અવસ્થા સાનેરી ગણાય છે.

તે એટલા માટે કે એ કાળે મનુષ્ય સ્વપ્ના સેવી

શકે છે, શક્તિ વધારી શકે છે; એ કાળે તે ઓછામાં ઓછો પરાધીન છે, ઓછામાં ઓછો ખરાબ છે.

#### : 33 :

ઘણાએ એમ માને છે કે કૃષ્ણ-સુદામા જેવ*ા* આજે આદર્શ વિદ્યાર્થીએા કચાં છે? ગુરુનાં લાકડાં લેવા જવાની હોંશ આજે કચાં છે?

પણ આજે હવે એ સુદામા અને કૃષ્ણના આદર્શોની આશા રાખ્યે કામ નહિ આવે. આજે તાે લેલીનની જેમ વિદ્યાર્થીઓ સાથે જારના રાેટલાના ટુકડાે ગુરુઓ ખાઇને ક્રશે અને બાળકોને શિક્ષણ આપશે તાે જ આજે દુનિયા-માં ટકાશે, નહિ તાે તેમનાે વહેલાે નાશ થશે.

# : 38:

વાજળી કહેવામાં આવ્યું છે કે જેઓ સ'શયમાં જ રહે છે તેઓ નિર્ણય અને નિશ્ચય કરી શકતા નથી; તેઓ કરી ક્રિયા કરી શકતા નથી. અને જેઓ ક્રિયા કરવાના સ'કલ્પવિકલ્પમાં ક્રિયા કરવાનું ચૂકે છે તેઓ સડવા લાગે છે. સડી જવું હોય તા ક્રિયાઓ ળ'ધ કરી દેવી.

# વિશ્રામ પાંચમા

#### : 9 :

આકાશના અગણિત તારાએ રાત્રિએ સુધી ચમકચા કરશે; દિશાએના મંદ મધુર સમીરા વર્ષો સુધી વહ્યા કરશે; સાગરનાં ઊછળતાં માેજાંએ કાળની અવધિ સુધી અખ'ડ ગીત ગાયા કરશે; અને ચેતનભર્યું આ વિશ્વ પળે પળે ચેતનના સતત ધાધ વહેવડાવ્યા કરશે.

પણ તું જો આંધળા હાેઇશ, તાે ? તારા જ સ્પર્શ ખાેટા હશાે, તાે ? તું જ જો બધર હાેઇશ, તાે ? તારામાંથી જ જો ચેતન ચાલ્યું ગયું હશાે, તાે ?

#### : ? :

મનમાન્યું ભલે દોડો, પણ સહજ વિરામ લઈ કેટલું દોડ્યા તેના હિસાબ કરા. મનમાન્યું જ્ઞાન ભલે એકઠું કરા, પણ સહજ વિચાર કરી કેવું જ્ઞાન લીધું તેના હિસાબ કરા. મનમાન્યું ભલે ઘૂમા.

પણ ઘૂમતાં ઘૂમતાં વચમાં ઊભા રહે અને શણુગાર જોઈ દયા, ઘૂમ્યામાં શું વળ્યું!

મનમાન્યું જીવન ભલે જવા,

પણ પાછું વાળીને નજર કરજે કે જીવનના કંઈ સરવાળા થયા છે કે ?

#### : 3:

તારા મનારથના દાડાએા બાંધ્યા બાંધ્યા બાંધાઇ જશે; તું એને ખીલેથી છોડી દે.

તારા મનારથના ઘાડાઓ જેડ્યા વિના અમસ્થા રઝળશે; તું એને ધ્\*સરીએ જેડ.

તારા મનારથના દાડાઓ સારથિ વિના આમતેમ ભટકરો; તું એના સારથિ થા.

તારા મનારથના ઘાડાએા લગામ વિના સીધા નહિ ચાલે; તારા સ'યમની એને લગામ નાખ

તારા મનારથા બળવાન છે, જાતવાન છે, થનગન થનગન કરી રહ્યા છે; તું એને જેડી દે; તું એના સારથિ થા; અને લગામ ખેંચી તેને હાંકી મૂક.

એ તું ઇચ્છીશ ત્યાં લઈ જશે.

#### : 8:

એ બધાને તારા મનની ર'ગભૂમિ ઉપર આવવા દે અને મનમાન્યાં ગાન કરવા દે, યથેચ્છ નાચવા દે, પળામાં ૮૫

ધરાઇ ધરાઇને અભિનય કરવાની રજા આપ. તારા સ'યમની શિલા નીચે એ બધાં દબાઇને પહેલાં છે, કચરાઇને અપ'ગ બનેલાં છે. છુંદાઇને વિકૃત બનેલાં છે; અને છતાં હજીયે બધાં જીવતાં છે, જેવા ને તેવા શાસ લઇ રહ્યાં છે, એની એ તૃષા અને ક્ષુધાથી તરસ્યાં અને ભૂપ્યાં છે, એની એ ઝ'ખનાને ઝ'ખી રહ્યાં છે અને એનાં એ સ્વપ્નાંને સેવી રહ્યાં છે. પ્રેમથી તું એ બધાંને તારા મનની ર'ગભૂમિ પર આવવા દે અને મનમાન્યાં જીવન જીવવા દે.

# : 4:

તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક ઉપેક્ષા શમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક વિરાધ શમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક કેષ શમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક નિંદા શમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક સ્પર્ધા સમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક સ્પર્ધા સમી જશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અભિન દશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અભિન દશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અનુસરશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અનુસરશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અનુસરશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અળ આપશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને અળ આપશે. તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ, લાેક તને લાેક રાેક રાેક તારી ઉપાસના ચાલુ રાખ,

# : ₹ :

જયારે જયારે તમે દુન્યવી દુઃખા અને દર્દોથી થાકી જાઓ, હતાશ થઇ જાઓ, આગળ ધપતા વાર વાર પાછા પડા, ત્યારે નિરાશ ના થતા, ત્યારે ઢીલા પગ કરી ખેસી ના જતા, ત્યારે તમારી જાત અને માણુસજાત ઉપરના અસીમ વિશ્વાસ ના ખાતા. ત્યારે તમે દુન્યવી શરણોને ત્યા દઇ ઈશ્વરના શરણે જેજો.

#### : 0:

સદૈવ ગંગાના જળ જેવા સ્વચ્છ રહી ઉત્તુંગ એવા હિમાચળ ઉપરથી જનકલ્યાણુ માટે તમારી શક્તિને અવિચ્છન્નપણુ સંયમના કાંઠા વચ્ચે વહેવડાવવાને પ્રવાહની આડે પ્રલાભના–રૂપી જંગલા, ખીણા અને પર્વતમાળાએા આવે તા તેને પુરુષાર્થથી વટાવી જઇ આગળ અને આગળ ધ્રાયા કરેજો. કહી આત્મવિશ્વાસ ખાશા નહિ.

ઈશ્વર ઉપરની અચલ શ્રદ્ધાને વહનને માટે ધ્રુવ તારક સમજ્જો.

#### : 6:

જીવનરથ જેસભેર દોક્યો જાય છે. દ્વરથી નજીક આવીને દ્વર જતાં ગામાે વટાવીને આગળ ને આગળ ધપ્યે જાય છે. કયારે પ્રવાસના અંત આવશે અને આખરી વિસામા મળી રહેશે તેની રાહ ના જો; તેની પળામાં ૮૭

ચિંતા પણ ના કર. તું ત્યાં જવા નીકળી ચૂકયા છે કે જ્યાં રથ તને લઇ જ જશે. અંત વિષે બેપરવા ખની તારા પ્રવાસના આનંદ લે. માર્ગ આવતાં સુંદર દેશ્યાને નિહાળ અને આંખાનું સાર્થક કર. પક્ષીઓના મધુર કલરવને સાંભળ ને કાનનું સાર્થક કર; મંદ મીઠા વાયુની શીતલ લહરીને સ્પર્શીને સ્પર્શને સાર્થક કર; અને સ્થળે સ્થળે મળતાં સ્વાદુ ફળાને ખા, અમૃત જળાને પી અને જિલ્લા અને સ્વાદને સાર્થક કર. સાવધ રહી, સચેત રહી, આગળ ને આગળ ધપ. રખે ઊંઘી ન જતા; રસ્તે ચાર અને લુંટારાના ભય છે.

#### : 6:

તું અતુલ બળવાળા હાે તાેપણ તેની મર્યાદા છે. તું અતુલ બુદ્ધિવાળા હાે તાેપણ તેની મર્યાદા છે. તું અતુલ સંપત્તિવાળા હાે તાેપણ તેની મર્યાદા છે. તું અતુલ કીર્તિવાળા હાે તાેપણ તેની મર્યાદા છે. તું અતુલ દૈવી શક્તિવાળા હાે તાેપણ તેની મર્યાદા છે.

કારણુકે તું જ મર્યાદાવાળા છે; તું જ અંતવાળા છે અને આશ્ચર્ય તાે એ છે કે અનંત બળ, અનંત બુદ્ધિ ને અનંત શક્તિવાળા તું જ આજે અંતવાળા છે.

#### : 90 :

કાેઈ પણ આક્ત આવી પડે છે ત્યારે તમે દિલ-ગીર થાએા છો અને તમારે સહન કરવું પડે છે. ખરી રીતે સહન કરવાને પ્રસંગ તમારે ખુશી થવું જોઇએ.

કારણકે ખુશી થવું એ એક નિશાની છે કે તમને આ પત્તિનું દુઃખ લાગતું નથી, તમારા પર વિપદ્ અસર કરતી નથી. દુઃખી દરદીઓને સાજાં થવાના સંભવ છે; પણ જે દર્દીઓને દુઃખ સમજાતું નથી તે વિષે નિરાશા છે. ડા. સ્મિથ કહે છે કે સુખ કરતાં પણ એક વસ્તુ વધારે મહત્ત્વની છે, તે આ પત્તિ.

#### : 99 :

તું તારી જાતને સારા કહેતા નહિ કેમ કે તારા ખરાબ ભાગ તું જાણતા નથી.

તું તારી જાતને ડાહ્યો કહેતા નહિ કેમ કે તારું મૂરખ અંગ તું જાણતા નથી.

તું તારી જાતને વિદ્વાન કહેતા નહિ કેમ કે તારું અબૂજ અંગ તું જાણતા નથી.

તું તારી જાતને સબળ કહેતા નહિ કેમ કે તારી નિર્ખળતાનું તને ભાન નથી.

તું તારી જાતને તવ'ગર કહેતા નહિ કેમ કે તારા દારિદ્રચનું તને ભાન નથી.

તું તારી જાતને ધર્મપરાયણ કહેતો નહિ કેમ કે તારા અધર્મ પ્રદેશથી તું અજાણ છે

તું તારી જાતને લાેળી કહેતા નહિ કેમ કે તારા પાખ'ડથી તું અજાણ છે.

#### : 92 :

મનમાં અતિ અભિમાન ન રાખા.

કોઇ વાર એ**વે**। પણ સમય આ**વે** કે એક તણ-ખલું પણ ઉપયાગી થઇ પડે.

મનમાં એમ ન રાખાે કે મારાથી વળી માેટું કો ણ ? ડાહ્યું કો ણ ? જ્ઞાની કો ણ ?

વખતે એવું બની આવે કે આપણે સૌથી નાના, મૂરખ અને અજ્ઞાની સિદ્ધ થઇએ.

મનમાં એમ પણ ના રાખો કે હું પવિત્ર છું, ચારિત્યવાન છું; પેલાએા ભ્રષ્ટ છે, દુષ્ટ છે.

વખત એવા આવી પડે કે આપણે પેલાઓથી ઓછા ચારિત્યવાન નીવડીએ, વધારે દુષ્ટ અને ભ્રષ્ટ જણાઇએ.

એટલે જ સ'ત પુરુષોએ કહ્યું છે કે આપણામાં <mark>ગુણે</mark>! હોય તા તેથી નમ્ન થાએા.

#### : 93:

ઉમરાવના ખવાસ ન હાેય તાે ઉમરાવપ**દે ચ**ક્યા તેથી શું થયું ?

અમીરની અમીરી ન હોય તો અમીરપદે ચક્યા તેમાં શું પાક્યું ?

રાજાની રાજાઈ ન હોય તો રાજાની ગાકી મળી તેમાં શું વળ્યું ? એમ તાે કૂતરું ચે હાથી ઉપર બેસી શકે પણ તેથી તેનું શું વળ્યું ?

ઊલટું તે હાથી ઉપર બેસી ભસવા લાગ્યું, તેથી તે કૃતરું છે એમ લોકાએ જાણ્યું, ને હાંસીને પાત્ર ઠયુંં.

# : 98:

એકવાર બીજાની હાડમારીમાં મુકાએા અને પછી તેની હાડમારી ઉપર હસેા.

એકવાર કાંટાવાળા માર્ગ ઉપર ચાલી જુઓ અને પછી જેને કાંટા લાગે છે તેની અવગણના કરો.

એકવાર દુશ્મનના ઘાવ સામી છાતીએ ઝીલા અને પછી પડેલા ઘા ઉપર પ્રવાહ કરો.

એકવાર આંખ વિના કેટલી મુશ્કેલી છે તેના જરા વિચાર કરા અને પછી આંધળાની મશ્કરી કરાે.

જરા બીજાની મુશ્કેલીમાં મુકાએા તાે ખરા કે આપણે કેટલા હલકા છીએ તેની આપણને ખબર પડે!

## : १५ :

હું તમને ડરાવીશ, કેમ કે હું રાજાનાે સાળાે છું. હું તમને ડરાવીશ, કેમ કે હું રાજાની કૂતરી છું. હું તમને ડરાવીશ, કેમ કે હું રાજાનાે ગધેડાે છું. હું તમને ડરાવીશ, કેમ કે હું રાજાનાે ભંગી છું.

એક રાજાની સત્તા ગઈ એટલે તેની સાથે સાળાની, કૂતરીની, ગધેડાની, ભંગીની સત્તા તૂટી પડશે. આપણે સાળાને ગાળ ન દઇએ, ક્તરીને લાકડી ન મારીએ, ગધેડાને ડક્ષ્ણાં ન દઇએ, અને ભ'ગીને ન ભાંડીએ; જરૂર પડયે આપણે રાજાને જ ઉથલાવી પાડીએ.

# : 98 :

ખીજાને ઠગવા માટે નિરંતર જાળ રચ્યા કરા છો, પણ એમાં જ કદાચ તમે ન ક્સાતા. બીજાઓને હેરાન કરવા તેમના માર્ગમાં અનેક મુશ્કેલીઓ ઊભી કરા છેા, પણ કદાચ તમે જ એ મુશ્કેલીઓના ભાગ ન થઈ પડતા. બીજાઓને સત્તાહીન કરવા માટે અંદર અંદર વિદ્રેશ કરાવવા મથા છા, પણ તમે જ કદાચ વિદ્રેશના ભક્ષ ન થઇ જતા.

બીજાઓને પાછળ પાડવા પ્રપંચ રચ્યા કરા છા, પણ કદાચ તમે જ એ બધા પ્રપંચના પંજામાં ન આવી પડતા.

## : 99 :

તમે પોતે તમારું પોતાનું મગજ ઠેકાણે રાખા એટલે બધું ઠેકાણે રહેશે. જેમ હલતી આગબાટમાં બેઠેલાને બધું હલતું હેાલતું લાગે છે, તેમ અસ્થિર મનને બધું અસ્થિર લાગે છે.

જયારે અસ્થિરતાથી તમે ઘેરાઓ ત્યારે તમે બીજા-ઓની સાથે લડી પડીને બીજાઓને અસ્થિર કરા નહિ; તમે ફક્ત અસ્થિરતા સામે જ લડા.

અસ્થિરતા સામે લડવાના ઉપાય કાઇ પણ પ્રવૃત્તિ છે. ક્રિયાશક્તિના સ્ખલિત પ્રવાહ એટલે સ્થિરતા. ક્રિયાશક્તિનું સતત વહન એટલે સ્થિરતા.

જેઓ રાતદિવસ કામ કરે છે તેઓ સદા સ્થિર છે; જેઓ આળસુ છે તેઓ અસ્થિર છે.

# : 96:

તમને તમારી સામે થઈ ચીડવવા ક્યારે પહે છે? જ્યારે જે અધિકાર તમને નથી તે અધિકાર તમે ભોગવવા નીકળા છો ત્યારે.

તમને જાણી જોઇને કચારે અપમાનવા પડે છે? જ્યારે તમે અપમાન લેવા માટે નીકળી પડા છો ત્યારે.

તમને અનિચ્છાએ પણ મૂરખ કચારે કહેવા પડે છે ? જ્યારે તમે મૂરખ હોવા છતાં ડહાપણના ડાળ કરી ડાહ્યાઓના કામમાં દખલગીરી કરા છો ત્યારે.

## : 96:

તેને પાખ'ડી જાણા, જે કહે છે કે હું કેવળ સત્યવાદી છું તેને પાખ'ડી પ્રમાણા, જે કહે છે કે હું કેવળ નીતિમાન છું.

તેને પાખ'ડી પ્રીછો, જે કહે છે કે હું કેવળ સ'યમી છું.

તેને પાખ'ડી સમજે, જે કહે છે કે હું કેવળ ન્યાયી છું.

તેને પાખ'ડી જાણા, જે કહે છે કે હું કેવળ નિર્મળ છું.

તેને પાખ'ડી લેખા, જે કહે છે કે હું કેવળ પ્રામાણિક છું.

તેને પાખ'ડી નાંધા, જે કહે છે કે હું કેવળ નિઃસ્વાર્થી છું.

પાખ ડીનું કવચ ધર્મ, અર્થ અને સંચમ છે.

#### : 20 :

બીજાના અવગુણાને બેશક પૂજીએ નહિ, પણ તેને ધિક્કારીએ તાે નહિ જ.

બીજાના અવગુણાને બેશક સ્વીકારીએ નહિ, પણ તેનું અપમાન તો ન જ સ્વીકારીએ.

બીજાના અવગુણાને બેશક ગુણ ન કહીએ, પણ તેને દુઃખ તા ન જ દર્ઈએ.

બીજાના અવગુણાની મૈત્રી ન કરીએ, પણ તેના ઉપર રીસ તાે ન જ કરીએ. બીજાના અવગુણાથી ભલે દૂર રહીએ, પણ બીજાને તરછાડીએ તાે નહિ જ.

બીએ આજે અવગુણાથી દ્ધાત છે અને તેથી તે કલુષિત છે; કાલે તે પાતાના અવગુણાથી મુક્ત થશે અને તેથી તે શુદ્ધ થશે.

અવગુણા આવ્યા અને ગયા, જેમ ખેલ આવ્યા અને ગયા. એટલે જ અવગુણાને માણસ ન ગણા અને માણસને અવગુણ ન સમજો.

## : २9 :

એવું ન સમજશા કે હવે કાંઇ કરવાપણું રહ્યું નથી. કાર્યોનાં અનેક ક્ષેત્રો છે, એક એક ક્ષેત્રમાં અનંત કાર્યો પહેલાં છે. પણ જ્યારે આપણી નજર ટૂંકી પહે છે, આપણું દર્શન ઝાંખું થાય છે, આપણી શક્તિ ક્ષીણ ખને છે, આપણી મહત્ત્વાકાંક્ષા પાલી હાય છે, આપણે પાતે થાકી જઇએ છીએ, આપણે અંતમુંખ મહી ખહિમુંખ થઇએ છીએ, ત્યારે જ – ત્યારે જ માત્ર વિશાળમાં વિશાળ ક્ષેત્ર ટૂંકું લાગે છે; ત્યારે જ હવે કશું કરવા પણું નથી રહ્યું એમ લાગે છે!

# : २२ :

જો તમે અન્યનું અપમાન કરતા હા તા તમે તમારી જાતને પૂછા કે તમારામાં જ અપમાન કરવા જેવું શું છે? પળામાં ૯૫

જે તમે અન્યને ધિક્કારતા હાે તાે મનમાં ઊંડા ઊતરી તપાસા કે તમારામાં શું ધિક્કારવા જેવું છે ?

જો તમે અન્ય ઉપર ક્રોધ કરતા હો તા જરા વિચારા કે તમે તમારી કઇ નિર્ળળતા ઉપર કુદ્ધ છો ?

જો તમે અન્યની ઇર્ધા કરતા હૈા તા તમે જોજો કે તમારી કઇ ઊદ્યુપ તમને અસદ્યા છે?

જો તમે અન્યના વિશ્વાસ ન કરી શકતા હા તા જાતને જ પૃછો કે તમે પાતે જ વિશ્વાસ કરવા ચાગ્ય છા ?

\*---\*

# વિશ્રામ છેટ્ટા

and there are the same flags and the Same

# Angeneifenvert mint fie a feit fin E fog a Stan

આજનું આકાશ ગંભીર હતું. એ શાંતિમાં શાંત વૃક્ષોની સ્થિરતા વધારા કરતી હતી. એ ગંભીરતા–શાંતિના પ્રસ્તાવ પછી થાડી વારે રંગની રંગાળી પુરાઇને ભગવાન સૂર્ય, કાેમળ મધુર કિરણે આકાશે વિરાજ્યા.

# : ? :

કાઈ પ્રશાંત ચાેગીની સ્થિર સમાધિ જેવી આજની ઉષા હતી.

દ્વર ગયેલા બાળકની માર્ગ પ્રતીક્ષા કરતી ચિતા– ગંભીર માતાના વદનથી આજની ઉષા હતી.

સર્જન અને સર્જનહારનું, વિનાશ અને વિનાશ-કર્તાનું, પાલન અને પાલનકર્તાનું તત્ત્વચિંતન કરનાર ફિલસૂકની સચિંત મુખમુદ્રાશી આજની ઉષા હતી. પળોમાં ૯૭

પ્રશાંત, ગ'ભીર, સચિ'ત આજની ઉષા હતી.

#### : 3:

મ'ગલમૂર્તિ મુરલીધરનું નામ લઇને, જીવનના તાપ હરનાર શ્રીહરિનું ધ્યાન ધરીને હું પ્રાતઃકાળે ઊઠું.

આજની પ્રવૃત્તિના આલેખ કરતા, આજના કામના નિર્ણય કરતા, આજની શાંતિ-અશાંતિના વિચાર કરતા, આજના જીવનયુદ્ધમાં અડગ સૈનિક બની ઊભાે રહેવાના દઢ આગ્રહ કરતા, હું પથારીમાંથી ઊઠું.

રામનું નામ લઈને ઊઠું.

#### : 8:

હવે મંદિરના શ'ખને બદલે મીલનું ભૂ'ગળું વાગી ચૂક્યું છે; દેવની આરતીની ટાકરીને બદલે કાગડાનું કાે કાં સંભળાઈ રહ્યું છે; વૃદ્ધ ભક્તજનના પ્રભાતગાનને બદલે કૂતરાઓનું રુદન રેલાઈ રહ્યું છે; ચાનું દ્રધ આવી ગયું છે, ગ્યાસતેલના દીવા મ'દ પડ્યો છે, બહાર સૂરજને તડકે ભીંત સાેનેરી થઈ ગઇ છે.

હવે તા હું ઊઠું.

## : ५ :

ઘંટ વાગે છે અને હું કેમ ઊઠતાે નથી ? શું ઘંટ બરાબર સંભળાતાે નથી ? ના, ઘંટ તાે અધાંને સંભળાય છે, પણ મને તે નથી સંભળાતાે. અને મને તે નથી સંભળાતા કારણકે મારા કાન બહેરા નથી, પણ મારા આત્મા બહેરા છે; અને તેથી જ ઘ'ટ સાંભળતા નથી.

\* \*

ઘ'ટ વાગે છે અને હું કેમ ઊઠતા નથી?

શું ઘંટનું વાગવું મીઠા રાષ્ટ્રકારવાળું નથી ? શું એ મીઠા રાષ્ટ્રકાર સૌને નથી સંભળાતા ? ના, સૌને તા એના મીઠા રાષ્ટ્રકાર સંભળાય છે, પણ મને જ તે નથી સંભળાતા.

મને તે નથી સંભળાતો કારણકે મારા કાન ધ્વનિ-પ્રિય નથી એમ નહિ, પણ મારા આત્મા જ બહેરાે છે, અને તેથી જ ઘંટનાે રણકાર તે નથી સાંભળતાે.

\* \* \*

ઘંટ વાગે છે અને હું કેમ ઊઠતા નથી?

શું ઘંટનું વાગવું પ્રેરક અને ઉત્સાહક નથી? શું અવસ્થા અને કાળસૂચક નથી? અને સૌને એના અનુ-ભવ નથી થતા શું? હા, સૌને એના અનુભવ છે.

અને મને એના અનુભવ જુદો છે. સૌને કાન છે અને આત્મા પણ છે, પણ મને કાન છે પરંતુ આત્મા નથી હું કાન છતાં ખહેરા છું, હું જીવન્ત છતાં મૃત છું; સૌના આત્મા જાગેલા છે અને મારા આત્મા સૂતેલા છે.

એટલે હું સૂતો છું અને મને ઘંટ નથી સંભળાતા.

## : 5:

મનને થયું પાઠપૂજા કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે ? વહેલા ઊક્યો, નાહ્યો, ધાયા, પાઠપૂજા કરી પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનને થયું કે કથાકીર્તાન સાંભળું; જોઇએ સત્ય મળે છે ?

મ'દિરે ગયા, ચારે ગયા, કથાકીર્તન સાંભળ્યાં, પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનને થયું તપ કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે? પંચાગ્નિ તાપ્યા, વ્રત કર્યાં, વરતાલા કર્યા, પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનતે થયું યજ્ઞાદિ ક્રિયા કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે ? જવ, તલ, કાષ્ટ્ર, ઘૃત હોમી યજ્ઞાે કર્યા પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનને થયું જપ કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે?

રામનામ, હરિનામ, કૃષ્ણ<mark>નામના</mark> જપ કર્યા<mark>, પણ</mark> મનનુ સમાધાન ન થયું.

મનને થયું દાનપુષ્ય કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે? ધનનું, ધાન્યનું, વસ્ત્રનું દાન કર્યું, પણ મનનું સમા-ધાન ન થયું.

મનને થયું તીર્થયાત્રા કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે? કાશી ગયા, દ્વારકા ગયા, રામેશ્વર ગયા, પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનને થયું યાગસમાધિ સાધું; જોઇએ સત્ય મળે છે? પ્રાણાયામ કર્યા, ખેંચરી કરી, ભદ્રા કરી પણ મનનું સમાધાન ન થયું.

મનને થયું જ્ઞાનાપાસના કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે? વેદ, વેદાંત અને ગીતા વાંચ્યાં, પણ મનનું સમા-ધાન ન થયું.

મનને થયું ચાલ જ્ઞાનદૃષ્ટિએ જેઉં, જોઈએ સત્ય મળે છે ?

આ મિથ્યા છે, આ અસત્ય છે, આ ક્ષણિક છે, એમ વિચાયું', પણ મનનું સમાધાન ન થયુ'.

મનને થયું દેવદેવીએાની ઉપાસના કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે ?

દેવા ઉપાસ્યા, દેવીએા ઉપાસી, ગણપતિ ને દુર્ગા પૂજ્યાં, પણ મનનુ સમાધાન ન થયું.

મનને થયું સત્સંગ કરું; જોઇએ સત્ય મળે છે?

સાધુએા અને સંતા સેવ્યા, સત્પુરુષાના સ'ગ કર્યા, પણ મનનું આખર સમાધાન ન થયું.

મનને થયું હિમાળે જઈ એકાંત સેવું; જોઇએ સત્ય મળે છે?

હિમાળે ગયા, ગુફામાં રહ્યો, મૌન ધર્યું પણ મનનું સમાધાન ન થયું. પળામાં ૧૦૧

મનને થયું આ બધી શી પીડા ? એક એને શરણે જ જાઉં નહિ ? એક એનું જ ચરણ ન શાધું ? એક એની જ દયા ન માગું?

શરણાગતને શરણ મળ્યું; ચરણરજમાં સ્થાન મળ્યું; દયાળુની દયા મળી. મનનું ત્યાં સમાધાન થયું.

જીવતર आ भुं धन्य थयुं!

#### : 9:

જુઓને પેલા બકુલ છોડ, કેવા કરમાઇ ગયેલા દેખાય છે? કાેણ જાણે કાેનોયે વિચાર કરતો નીચું માં રાખી ઊભેલા છે! નથી આકાશ સામે જેતો, નથી પવન સાથે ડાેલતા કે નથી કે સૂર્ય સામે હસતા. કાેઇની રાહ જેતા, નિસાસા નાખતા અને અકળાતા એ કેમ ઊભા હશે? અરે, એને શું થયું હશે? બાપા એને વઢવા હશે? બાએ એને દ્રધ નહિ આપ્યું હાેય? માટાલાઇએ એને ફરવા આવવાની ના પાડી હશે.?

બકુલ છોડ! કહેને, આજે તું આવા કેમ છો ?

ખકુલ છોડ બાલે કે ચાલે, હલે કે ડાલે; એ તા એવા ને એવા જ ઊસા રહ્યો. આશિયાળો અને નીમાણા.

\* \* \*

અરે! ઘડીકમાં તે શું' થયું' ? બકુલ છોડ ! કહેને તને કાેેેે હલાવ્યા ? કહે તાે ખરા, કાેેે તારા વિચાર હલાવી ઊંચે જોવરાવ્યું ? શું' તારી સામે નાની બેન હસી ગઇ ? શું નાના કાકા તને રમાડી ગયા ? શું મહ્યુ પાડાેશણ કંઈક આપી ગયાં ? કહે તાે ખરાે, કાેેેેેેેે તને હેત કર્યું અને કાેેં તને થનગન થનગન નચાવ્યાે ?

#### : 6:

તેણે આકાશ સુધી પહેાંચે તેટલું માટું કામ કર્યું. કેટલાંચે મકાના બાંધ્યાં, કેટલાંચે પુસ્તકો રચ્યાં, કેટલાંચે પિલત્ર એવા દાના કર્યાં પણ તેને કામનો અસંતાષ જ રહ્યો; કામની તૃષ્ણાનો અંત ન જ આવ્યા. તે એક એકાંત સ્થળે પાતાની જ દયા ખાતા બેઠા.

તેણું દિશાઓના અંત સુધી પહેાંચ તેવી કીર્તિ મેળવી રાજાઓમાં, ઋષિઓમાં ગુરુઓમાં, વૈશ્યા અને શુદ્રોમાં તેની કીર્તિ ગવાવા લાગી. પણ તેને કીર્તિના અસ'તાષ જ રહ્યો; કીર્તિની તૃષ્ણાનો અ'ત જ ન આવ્યા. તે એક એકાંત સ્થળે પાતાની જ દયા ખાતા બેઠા.

પણ પેલાએ જગત ભરી દે તેટલું અનંત કામ કર્યું; જગત આખાને જાણે કે સજ્યું. અને તે જ પેલાએ ત્રિલાક સુધી ગાજે એવી કીર્તિને પ્રાપ્ત કરી દેવ, ગંધર્વ અને કિન્નર લાકો પણ તેની કીર્તિના અનેક કંઠે ગાન કરવા લાગ્યા અને તેને કામનો અને કીર્તિના સંતાષ થયા.

તેની કામ અને કીર્તિની તૃષ્ણા લય પામી. તે એક એકાંત સ્થળે પોતાની જાતને આન દથી નવરાવનો બેઠા.

#### : 6:

હું ધારતા હતા કે ધર્મને આચરવા સહેલી વસ્તુ છે. નાનપણમાં નાહી ધાેઇને માતપિતાને પગે લાગતા ત્યારે મને સંતાેષ થતા કે મેં ધર્મ આચર્યા.

વાંચતા થયા એટલે ભાગવતનું પાનું વાંચી મન સંતુષ્ટ થતું કે મેં ધર્મ આચર્યા.

જરા માટે થયા એટલે ઉપવાસાદ કરતાં મનને શાંતિ વળી કે મેં' ધર્મ આચર્યા.

પછી તો લગ્ન થયાં અને ઉપભોગમાં સ'યમ કરતાં શીખ્યો ત્યારે મને થયું કે મેં ધર્મ આચર્યો.

ઘરમાં બાળકાે રમવા માંડચાં અને તેમની મે' સેવા આદરી ત્યારે મને થયું કે મે' ધર્મ આચર્યો.

હાથમાં પૈસા આવ્યા અને મેં છુટથી થાેડાએક પરા-પડાર અર્થે વાપર્યા ત્યારે મને થયું કે મેં ધર્મ આચર્યા.

ખૂરા વિચારા સામે સારા વિચારા કર્યા, ખૂરાઇને ભલાઇથી વધાવી ત્યારે મને થયું મેં ધર્મ આચર્યો.

આમ કેટલા યે ધર્મા મેં આચર્યા અને કેટલી ય વાર મને થયું કે મેં ધર્મને જાણ્યાે. પણ જેમ જેમ આગળ વધતા જાઉં છું તેમ તેમ મને ભાસતું જાય છે કે ધર્મને જાણ્યાે કઠિન વસ્તુ છે; ધર્મને પામવાે તેનાથી પણ કઠિન છે. શાસ્ત્રકારાઓ યાેગ્ય જ કહ્યું છે:—

धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायाम् ।

## : 90 :

તે અચારધર્મ જાણતા નથી કે જે બીજાઓ જ્યારે સખ્ત કામ કરી રહ્યાં છે ત્યારે પાતે નિરાંતે સાેડ તાણીને સૂતાે છે.

તે આચારધર્મ નથી કે જે બીજાઓ જ્યારે ગળું દુખી જાય ત્યાં સુધી ગાઇ રહ્યાં છે ત્યારે પાતે નિરાંતે, પાતાનું ગળું દુખી જશે તેની બીકે બાલવાનું પણ બ'ધ કરીને બેઠા છે.

એ આચારધર્મ જાણતા નથી કે જે બીજાઓ જયારે પાતાની અજિલિઓથી સ્વધર્મને નવરાવી રહ્યાં છે ત્યારે હાથ જોડીને દુર્ખળ હૃદયે દરિદ્ર બની એંઠા છે.

જે આચારધર્મ જાણુના નથી કે જગત આખું જ્યારે ચેતનાથી હલી ઊઠ્યું છે ત્યારે પાતે નિશ્ચેષ્ટ પડચો પડચો તિરસ્કારની નજરે ચેતનના ધાધને નિંદે છે.

પણ તે આચારધર્મ જાણે છે કે જેના હાથ અને પગ, જેનું મગજ અને લાગણીએા, જેનાં મન અને આત્મા હરહમેશ કોઇ ને કોઇ યજ્ઞના કાર્યમાં ઉદ્યુક્ત છે, ઉદ્યોગી છે, પ્રસન્ન છે, પ્રશાંત છે અને છતાં અક્ષુષ્ધ છે.

#### : 99 :

જન્માષ્ટમીની સાંજ હતી. કાર્યક્રમ પ્રગટ થયે! અને સૌએ જાણ્યું કે આજે વિદ્યાર્થીએા રાસ રમશે, પળોમાં ૧૦૫

શ્રીકૃષ્ણુ જીવન પર પ્રવચન થશે અને મધરાતે શ્રીકૃષ્ણ-દર્શન પછી પ્રસાદ વહે ચાશે.

સમય થયા. સા ઉત્સવમાં ગયાં. રાસ રસપૂર્ણ થયા. વિદ્યાર્થીઓનાં ઉત્સાહભર્યાં નિર્દોષ હૈયાં આનં દે ઊછળ્યાં અને ઉત્સવધ્વનિથી વાતાવરણ ગાજી ઊઠ્યું. સર્વાત્ર આનં દ હતા.

નિવાસગૃહના દ્વરના ખૂણામાં કષ્ટથી પીડાતી એક વિદ્યાર્થિની પાસે બીજી વિદ્યાર્થિની બેઠી હતી. દરદીને શખ્દથી અને હાથ કેરવીને એ બહેન આરામ અને આશ્વાસન આપતી હતી. હવા ભારે હતી. ઉત્સાહ મંદ હતો, ધ્વનિ થાકતો હતો.

ઉત્સવની જગ્યાએ ભાષણ થયું; ત્યાં કૃષ્ણુની લીલા મુક્ત કંઠે ગવાઇ. શ્રોતાઓને થયું કે અમે સાંભળયું અને અમે મેળવ્યું. શ્રીકૃષ્ણુને મહાન યાગી તરીકે વર્ણવાયા; તેના યાગના મહિમા ગવાયા.

પેલા છાત્રાલયમાં પ્રવચન ન હતું; જ્ઞાનદાન પણ ન હતું; 'કંઈક મળ્યું, કૃષ્ણજયંતી સાર્થક થઇ.' એવું ભાન થાય તેવું પણ નહોતું; યાેગના માહમા પણ નહોતાે.

पण् त्यां साक्षात् येाग હता, यागी હता. सेवाधर्मः परमगहना यागिनामप्यगम्यः । प्रवयननु पण् प्रवयन त्यां હतुं.

#### : 92 :

તું કોનાથી ભડકી ઊઠે છે?

એ તાં તું જ છો તું જે છો તેને તું લેટ, તેને તું નીહાળીને જો, અને તેને તું 'તું' તરીકે સ્વીકાર. તું કોને તિરસ્કારી ઊંઠે છે?

એ તાં તું જ છાં. એના ઉપર તું પ્રેમ કર, એને તારા સ્નેહનું સિંચન કર, અને એને તું પાસે લે.

તું કોના ઉપર દયાભર્યું હાસ્ય ફે કે છે ?

એ પણ તુંજ છેા. એને ય તું તારી જાત તરીકે આળખ, અને એની દયા ખાવાના ઢાંગ કરવા કરતાં તું એને તારામાં સમાવી દે અને આરામ આપ.

તારે ભડકવાનું નથી, તિરસ્કારવાનું નથી અને દયા ખાવાની પણ નથી.

કશું કરીશ નહિ; એટલે જ બધું બરાબર છે.

## : 93 :

આ બધી દોડધામના શા અર્થ છે? અ'દરના ચેતનની ગતિ ધીમી પડી છે, એ જ ના ? આ બધા ઘાંઘાટના શા અર્થ છે? અ'દરના ચેતનની શક્તિ ઓછી થઈ છે? એ જ ના ? આ બધી અસ્થિરતાના શા અર્થ છે? અ'દરના ચેતનની સ્થિરતા ચાલી ગઈ છે, એ જ ના? પળોમાં ૧૦૭

આ બધી વ્યથતા અને બેચેનીના શા અર્થ છે? અંદરના ચેતનની એકાથતા અને સ્વસ્થતાના લાપ થયા છે, એ જ ના? આ બધા બહિર્ જીવન, બહિર્ કવનના શા અર્થ છે? અંદરના ચેતનનું ભીતર જીવન અને ભીતર કવન ક્ષીશુ થયું છે એ જ ના?

#### : 98:

અહોરાત્ર કવિએા પેઠે વિચિ–તરંગા ઉછાળતા સાગર! તારી મને દયા આવે છે. શાંત થવા ઊછળી ઊછળીને ઊછળ્યા કર્યું તા ય તને શાંતિની પળ ના મળી.

નિર'તર આગિયા પેઠે તેજ–અ'ધારની રાત્રિ રચતા ચ'દ્રમા! તારી મને દયા આવે છે. રચી રચીને થાકી ગયા તા ચે તને વિરામની પળ ના મળી.

ઋતુ ઋતુએ વસંત ઋતુના શણુગાર રચતા આમ્ર-વૃક્ષ ? તારી મને દયા આવે છે. શણુગાર ધરાવીને વૃદ્ધ થયા તાે યે તારે શણુગારવાનું જ રહ્યું

એા સાગર! એા ચંદ્રમા! અને એા વસંત! ખરેખર તમારી દયા ખાતાં ખાતાં હું મારી પાતાની દયા ખાવાનું ભૂલી જાઉં છું. અને ખરેખર એ વિસ્મૃતિમાં જ મારી શાંતિ, મારા વિરામ અને મારા શશુગાર છે.

#### : 94 :

તે આવીને ચાપ્ખું કહી દેતા હાય કે મારે તારું બૂરું કરવું છે તા કેવું સારું?

તો હું ખૂરું થવા દેવા માટે કેટલા બધા તૈયાર રહું ? કેટકા બધા અનુકૂળ રહું ?

પણ તે તેા કહે છે મારે તારું ભલું કરવું છે. અને તેમ કરીને તે કેટલું બધું ખાટું કરે છે ?

તેથી જ હું તે ખૂરું ન કરી શકે માટે કેટલાે બધા સાવધ રહું છું? કેટલાે બધા પ્રતિકૃળ રહું છું?

મારા દુશ્મનો નિખાલસ છે ત્યારે મિત્રો જ નથી, એ કેટલું આશ્ચર્ય પૂર્ણ અને છતાં કેટલું સ્વાભાવિક છે?

#### : 98 :

આપણે ઉતાવળા થઈ બાેલી કાઢીએ તે પહે<mark>લાં</mark> વિચાર કરીએ.

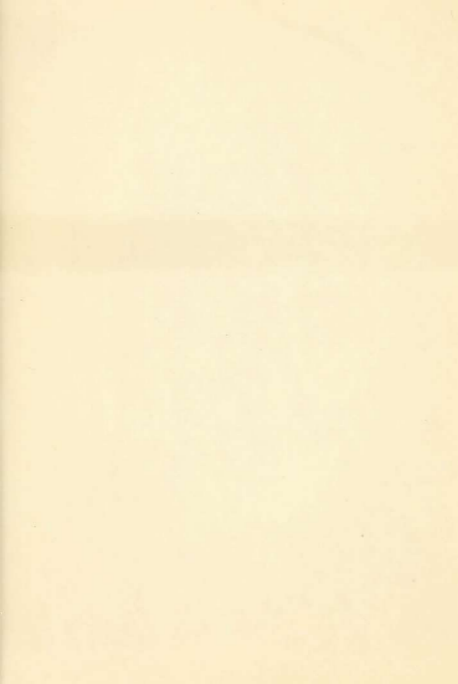
ક્રિયા વિચારનું ફળ છે. વાણી વિચારવા**નું ફળ** છે. વિચાર મનાવૃત્તિઓને કારણે છે. અને મનાવૃત્તિઓ એટલે જિજીવિષા.

सिंहीमां त्रण वस्तु तपे छे:-

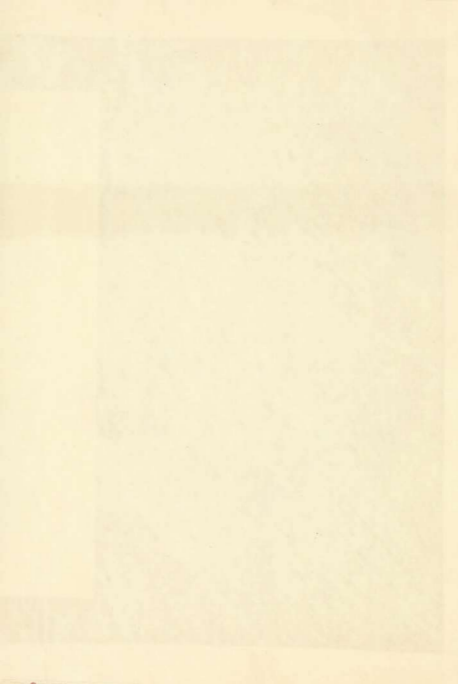
ગારા તપી તપીને હાંડલું થાય છે; ધાતુઓ પણ તપે છે-કથીર; લાહું, સાનું સૌ તપે છે; અને માણસ પણ તપે છે. સૌને પાતાના ગજા પ્રમાણે એાપ ચડે છે.

સવાલ એ છે કે આપણે કૈવા છીએ. એ સવાલ નકામા છે કે આપણને લોકો કૈવા ધારે છે?

લાલીની પાસે કાઇ દ્રવ્ય લેવા જતું નથી. જે જરાક હાથ લ'બાવે છે તેની પાસે જ સો આવે છે. પ્રયત્ન એ જ મનુષ્યનું હીર છે.







# भान्टीसारी पद्धति

**લેખક : ગિજુભાઈ** પાનાં ૪૦૦ પાકું ભાઇડીંગ

: પ્રાપ્તિસ્થાન : **સ'સ્કાર સાહિત્ય મ'દિર** પાે. બાે. ન'. ૩૪ **ભાવનગર.**